
Scan to know paper details and
author's profile

ABSTRACT

382U

LJP Copyright ID: 573365
Print ISSN: 2515-5786
Online ISSN: 2515-5792

London Journal of Research in Humanities and Social Sciences

Volume 24 | Issue 6 | Compilation 1.0  

The Creation of Indigenousness as
Poetic-Hermaneutic Operation in Lope de Vega’s

Auraco Tamed

Universidad Complutense de Madrid

In Lope de Vega’s Auraco Tamed, dramaturgical composition generates an apologetic structure

between the conqueror and the conquered, the symbolic germination of which serves as mirror where

the indigenous body is recreated and resignified as a messianic figure. The conversion’s mise en scène

constructs a liminal, hermaneutic device where the indigenous body passes through the body of Christ,

reconverting the epistemic violence of death by impalement into the symbol of the martyred cross. The

scene reveals the illumination of a saving logos that radiates through all expectation, like virtue and

obligation that are rebirthed through the history of conquered blood. The body of Caupolicán is

imagotype staging the cleavage of authority and power, inscribing conflict in the culture of conquered

blood, reedified as communion in the conscious word.

Keywords: Auraco Tamed, Lope, indigenous body, Caupolicán, hermeneutics.

Classification: LCC Code: PQ6211-6219

Language: English

Dra. María Nieves Martínez de Olcoz

© 2024. Dra. María Nieves Martínez de Olcoz. This is a research/review paper, distributed under the terms of the Creative Commons
Attribution- Noncom-mercial 4.0 Unported License http://creativecommons.org/licenses/by- nc/4.0/), permitting all noncommercial
use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly cited.





L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

61Volume 24 | Issue 6 | Compilation 1.0©2024 Great Britain Journals Press

The Creation of Indigenousness as
Poetic-Hermaneutic Operation in Lope de Vega’s

Auraco Tamed
La Creación del Indigenismo como Operación Poético-Hermenéutica en el Arauco

Domado de Lope de Vega

Universidad Complutense de Madrid
___________________________________________

ABSTRACT

In Lope de Vega’s Auraco Tamed, dramaturgical

composition generates an apologetic structure

between the conqueror and the conquered, the

symbolic germination of which serves as mirror

where the indigenous body is recreated and

resignified as a messianic figure. The

conversion’s mise en scène constructs a liminal,

hermaneutic device where the indigenous body

passes through the body of Christ, reconverting

the epistemic violence of death by impalement

into the symbol of the martyred cross. The scene

reveals the illumination of a saving logos that

radiates through all expectation, like virtue and

obligation that are rebirthed through the history

of conquered blood. The body of Caupolicán is

imagotype staging the cleavage of authority and

power, inscribing conflict in the culture of

conquered blood, reedified as communion in the

conscious word.

Keywords: Auraco Tamed, Lope, indigenous body,

Caupolicán, hermeneutics.

RESUMEN

En el Arauco Domado de Lope de Vega la

composición dramatúrgica genera una

estructura apologética entre conquistador-

conquistado cuya geminación simbólica es el

espejo de conversión del cuerpo indígena

recreado y resignificado como figura mesiánica.

La escenificación de la conversión construye un

dispositivo liminar hermenéutico donde el cuerpo

indígena trasunta al cuerpo crístico,

reconvirtiendo en el símbolo de la cruz mártir, la

violencia epistémica de la muerte por

empalamiento. La escena revela la iluminación

de un logos salvífico que irradia a toda la

expectación, como virtud y obligación que renace

en la historia de la sangre conquistada. El cuerpo

de Caupolicán es imagotipo que escenifica la

escisión de autoridad y poder, conflicto inscrito

en la cultura de la sangre de la conquista y lo

reedifica como comunión en la palabra

consciente.

Palabras clave: Arauco domado, Lope, cuerpo

indígena, Caupolicán, hermenéutico.

I. INTRODUCCIÓN

En el Arauco domado de Lope de Vega la

composición dramatúrgica genera una

estructura apologética conquistador-conquistado,

geminación de sus protagonistas que culmina en

el espejo conversor del cuerpo indígena en figura

mesiánica. Se escenifica un dispositivo liminar

hermenéutico donde el cuerpo de Caupolicán

trasunta al cuerpo crístico, reconvirtiendo la

violencia epistémica de la muerte por

empalamiento en el símbolo de la cruz mártir. El

desenlace revela la iluminación de un logos que

abre al espectador el examen de virtud y

obligación en la historia de la conquista imperial

provocado por el caso araucano. El sacrificio de

Caupolicán resignifica la escisión del conflicto de

autoridad y poder, inscrito en la cultura de la

sangre de la conquista y lo reedifica como

Dra. María Nieves Martínez de Olcoz

https://journalspress.com/wp-admin/user-edit.php?user_id=32792


L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

62 Volume 24 | Issue 6 | Compilation 1.0 ©2024 Great Britain Journals Press

The Creation of Indigenousness as Poetic-Hermaneutic Operation in Lope de Vega’s Auraco Tamed

comunión en la palabra consciente. Un constructo

historiográfico teatral que el dramaturgo opera

del mito literario al histórico, dando entidad

poética al indígena: Caupolicán es el cuerpo

proxémico que encarna la expresión de sí mismo,

por la palabra conquistada. En el símil posible de

la fortuna de esta Nueva Roma hispana en la

Nueva Judea del fin del mundo conocido, resucita

en su muerte para el espectador un estado

providencial de la mirada que es misión en el ser

último al servicio de la corona imperial. En este

sentido, el Arauco domado representa también en

la plurivocidad dramatúrgica de la apariencia

lopesca, la apología necesaria de una escucha

profunda, que permita a su público en el silencio

de la expectación, ser uno y por la mirada del otro

en la palabra de gracia
1
.

La posibilidad de esta lectura crítica supone la

necesidad de unir una aproximación

fenomenológica, estructural y hermenéutica como

metodología interdisciplinar para abordar la

complejidad del significado en esta obra desde su

estrategia dramatúrgica, su poética de la mirada y

la palabra sobre la corporalidad indígena

emblemática del cuerpo indómito, literario y

verídico, que es el Arauco. A ella se llega gracias al

erudito esfuerzo de la crítica en décadas de

trabajo pormenorizado sobre los componentes

fundamentales de esta tragicomedia como dama

de oro del archivo literario o biblioteca amerindia

del Barroco, culminando además en la historia

editorial de fijación textual y aparato de notas y

fuentes que supone la reciente edición de

PROLOPE por Enrique Laplana (2021). La

oportunidad de ahondar en una lectura clave de la

apoteosis de la obra, viene por tanto dispuesta por

el recorrido estructural e interpretativo ya

1
Nuestra hipótesis de lectura del Arauco domado de Lope

está en clara consonancia con las líneas de investigación

abiertas en la escena áurea como la liderada por David García

Hernán (2016) sobre el valor de la sangre en las

representaciones culturales entre literatura e historiografía

social, así como las estrategias textuales focalizadas por

Ignacio Arellano y Frederick de Armas (2017) en las técnicas

de autorización y conflictos de poder de las imágenes y

modelización de personaje en la comedia áulica. Este trabajo

es además fruto de la colaboración con el grupo de

investigación GLESOC-UCM ( 2022-24.)

realizado en las hipótesis brillantemente

defendidas por nombres de reconocido prestigio

en el campo académico de la teatralidad barroca,

que han asentado los cimientos para poder

continuar profundizando la exploración simbólica

dentro de los patrones retóricos de la época, a la

que quisiera añadir mi propia reflexión. Esta

asume en línea directa el trabajo de Dixon, Ruiz

Ramón, Ruano de la Haza, Moisés Castillo, Mata

Induráin y Quiroz, destacando parte de los

nombres principales de sus contenidos.

Aportaciones todas ellas fundamentales en la

posibilidad que albergo de apuntar una

innovación más que ahonde en las herramientas

dramatológicas de este texto, y en cuyo análisis se

verán reflejadas, recordadas y van a entrar en

diálogo y quizá controversia con mi propuesta. De

cualquier forma, nuestra lectura no es una

demostración concluyente y cerrada, sino que

busca una relación de interés entre lo

antropológico, lo lingüístico y lo histórico que hoy

hace posible la reunión multidisciplinar en

nuestra comunidad lectora dejando una puerta

abierta, una luz a futuras líneas de investigación

que quieran renovar miras y criterios en la lectura

lopesca.

II. ETHOS AUTORIAL DE UN TEXTO
PROGRAMADO

El Arauco domado (1599) nos llega como es

sabido en el conjunto de la obra dramática de

Lope en la categoría discursiva según la tipología

de Ferrer Valls (2001) de comedia genealógica,

comedia histórico política o drama de hechos

famosos de asunto americano. Su tarea textual

intrínseca y su pretexto radican en el encargo

recibido por el marqués de Cañete, padrino de un

hijo de Lope, para sumar el broche de oro a la

campaña apologética de su padre don García

Hurtado de Mendoza en las reivindicaciones de su

hazaña araucana (1557-1561), empañadas por el

desdén encubierto y la intencionada ambigüedad

del poema épico de Ercilla, al respecto. Como

muestra la aplicada notación de Laplana

(2021:619) en la edición de la pieza, el

palimpsesto que sirve a Lope para conformar el

Arauco domado lo completan, junto a la epopeya

de Ercilla (1589), La Crónica del reino de Chile de

Pedro Mariño de Lobera y Bartolomé de Escobar y



L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

63Volume 24 | Issue 6 | Compilation 1.0©2024 Great Britain Journals Press

The Creation of Indigenousness as Poetic-Hermaneutic Operation in Lope de Vega’s Auraco Tamed

el poema homónimo de Pedro de Oña

(1596/1605).

En esta obra de la voz debida al linaje Hurtado de

Mendoza que confiesa su dedicatoria, el discurso

oficial correspondiente al que Lope supo siempre

magistralmente servir y del que servirse, se

cumple como tal apología de la conquista y

panegírico del triunfal Gobernador Santo,

domador del Arauco. Creo, sin embargo, que este

asunto principal (perfectamente demostrado

especialmente en los trabajos de Mata Induráin),

está al servicio dramatúrgico de una causa mayor,

que implica la imagen autorial en el ethos de su

crisis espiritual y orden sacerdotal, haciendo del

argumento de la conversión del indígena --

especulación hagiográfico-narcisista del

gobernante--, materia poética de excelencia en la

escena final del suplicio de Caupolicán
2
. En éste,

la palabra-herida que redime se ofrece como tal

discurso hermenéutico lúcidamente adquirido,

capaz de reedificar y enraizar el sentido de la

presencia hispana en las Indias; mas por el poder

de un logos o palabra nacida de la sangre

“destroncada” (en voz indígena acuñada por Oña),

históricamente violada por los hechos de armas.

La Araucanía hispanizada, en el confín de la

conquista hasta la Tierra de Fuego, se interioriza

ante la expectación dramática como cultura

religiosa que ilumina. De esta forma, el

dramaturgo inspira los centros verdaderos que ha

prometido restablecer en su dedicatoria, hasta los

liminares relatos de identidad, que dan sentido a

todos los actores del escenario seudo histórico

estructurado en el Arauco domado, sin empañar

los rayos de ese consciente superior que ahora

verbaliza la voz indígena.

2
Zamora Vicente (1961:76-79): “Sería fácil espigar unos

escalones en la marcha nueva de la vida de Lope: en su

transformación religiosa. En 1609 había ingresado en la

Congregación de Esclavos del Santísimo Sacramento, y en

1610 en la del Oratorio del Olivar (donde le siguió Cervantes,

y luego Salas, Espinel, Quevedo...). En 1611, es terciario

franciscano. (Luego, aún entrará en otras varias.) […] Y en

1614, Lope se ordenó por fin el 24 de mayo de 1614 y dijo su

primera misa en el Convento de Carmelitas Descalzos”.

Recordemos la impronta de su formación jesuita en los

sonetos más íntimos de las Rimas Sacras y la influencia del

teatro jesuítico en la formación y evolución del auto

sacramental de Lope (Izquierdo Domingo: 2014).

En el acto III se produce una crisis ideológica,

siguiendo el diálogo de alteridad en Ricoeur

(2001), como lo construido simbólicamente que

avala el vínculo y vigencia con el poder, dando

apoyo a la construcción de la propia identidad. La

ideología se mide con el proyecto idealizado y

subversivo que se dramatiza en el encuentro con

lo posible, que es el Otro. Tras articular en el

lenguaje dramático de sus figuras centrales y los

personajes que las reflejan, una red lexical con las

imágenes de luz y sangre que simbolizan la

oposición y la filia, se verifica en esta escena lo

que Gadamer ha llamado una “fusión de

horizontes” (2005: 348)
3
. El encuentro de las dos

visiones, García frente a Caupolicán, que es un eje

estructural de la obra, va a dar lugar a una

complejidad o imagotipo de la imagen crística,

confrontación simultánea en cada personaje de la

imagen del Otro, heteroimagotipo, con la imagen

autoimagotípica de sí mismo.

III. FOBIA Y FILIA ARAUCANA EN LA
CRISIS CHILENA DE 1600

El tiempo de escritura del Arauco domado

(1598-1603), composición (1559)
4
y publicación

(1625, año en que Lope aspira a cronista de

Indias) y la distancia con las fuentes librescas, sin

manuscritos conservados ni constancia de

representación, nos impelen a pensar en el

igualmente ignorado pero sugerente “plan en

prosa” que nutriría su poética textual (Arte

Nuevo, v. 210). La pieza está encuadrada por

importantes paratextos que, como señalan

Fernández Rodríguez y Gómez Sánchez-Ferrer

(2021: 27-28), destacan en su doble aprobación

“la doctrina moral y política”, salvoconducto de

las obras publicadas en la Parte XX y su

abrumadora presencia de la historia. A ellos se

añade la dedicatoria de Lope con un ethos autorial

4
Nos remitimos a la problemática datación de la comedia

que pormenoriza Laplana (2021:611-617) a partir del análisis

de fuentes de Dixon (1993: 86-91) y la métrica de Morley y

Bruerton (1968:173-174).

3
Seguiremos el argumento metodológico del texto

programado desde la lectura de imágenes propuesta por

Pageaux (2004) y por la definición de hetero/auto/

imagotipo en base a Ricoeur y Beuchot por Sánchez Romero

(2005).



L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

64 Volume 24 | Issue 6 | Compilation 1.0 ©2024 Great Britain Journals Press

The Creation of Indigenousness as Poetic-Hermaneutic Operation in Lope de Vega’s Auraco Tamed

marcado entre el compromiso del encargo y la

disculpa por el silencio de tantos años del texto

reservado a la luz pública. En estas entrelíneas de

omisión y explicación que preceden al texto, las

circunstancias del polémico entorno de la Casa

Hurtado de Mendoza en estas décadas, la censura

que sufrió el texto de Oña y el cierre de los

corrales madrileños (6 de noviembre de 1597-17

de abril de 1599), plantean muchas preguntas

sobre el plan del texto de esta pieza entre su

concepción y su edición (La Plana 2021: 615-618).

En mi opinión, la imagen-argumento de la puesta

en escena que formaliza estética y culturalmente

el cuerpo indígena en la tragicomedia se ve

afectada por las líneas de fuerza que están

enunciando el Aruco en el debate político de la

época.

En 1598, a dos décadas de los sucesos narrados

por Ercilla y escenificados por el Arauco Domado,

el levantamiento indígena de lo que vino en

llamarse el Desastre de Curalaba (muerto el

gobernador y destruida la población española y

sus ciudades al sur del Bío Bío) obligó al repliegue

de las tropas imperiales al norte, conservando

sólo la isla de Chiloé en la frontera sur, marcando

un límite incierto a la expansión de la monarquía

hispana. En relación a estos hechos, Alonso

González de Nájera, militar que junto a más

excombatientes de Flandes vivió la polémica

campaña chilena desde 1601, viajará a Madrid

como emisario de la gobernación entrevistándose

con Sotomayor (exgobernador chileno, ahora

encargado de la expulsión de los moriscos de

Toledo) y el conde de Lemos, presidente del

Consejo de Indias hasta 1609. De aquella

entrevista recibió el encargo de Felipe III para la

escritura de su memorial, Desengaño y reparo de

la Guerra de Chile, manuscrito que deja acabado

a su fallecimiento en 1614 (la dedicatoria al conde

de Lemos está fechada a 1 de marzo, año en que,

ordenado sacerdote, Lope daría su primera misa

el 24 de mayo). Aunque su obra no fue publicada

hasta 1866, el caso de este otro soldado escritor en

las antípodas de la épica ercillana da cuenta de las

medidas de exterminio en batalla, deportación y

mutilación intimidante, entre otras fugaces ideas

de la guerra ofensiva contra la población indígena.

La contraposición “defensiva”, avalada por el

virrey que tuvo por portavoz al jesuita Luis de

Valdivia, asignaba a los misioneros la frontera sur

del Bío Bío, decisión política de la monarquía

hispana hasta 1622
5
. Esta opción seguía las Reales

Ordenanzas de 1575 por las que la Corona instruía

a las autoridades españolas en el acercamiento

pacífico a los jefes indígenas. Zavala Cepeda (2111:

312-314) ha estudiado estos primeros

parlamentos de negociación interétnica, con

intérpretes bilingües, legitimada sobre formas

rituales mapuches, como el que dio entrada en

1612 a Luis de Valdivia (de cuyo apellido la

historia sólo puede acordarse superando a la

ficción), portando una rama de canelo, símbolo

mapuche de la paz, que sustituía al toqui, hacha

pedernal del poder guerrero. En testimonio de

Diego de Rosales (1674) en estos encuentros

político-rituales, descritos en el Arauco domado

en su ebriedad y exaltación discursiva, se

pactaban alianzas cuya fuerza moral derivaba de

la ceremonia de comunión del corazón de un

carnero, ungiendo con su sangre el árbol sagrado:

Muestra de que todos se han unido en un

corazón, y héchose un alma y un cuerpo, y con

la sangre de aquella oveja han escrito en la

oxas de aquel árbol, la promesa y los

conciertos de ella […] que como aquellas

ramas están unidas en un tronco y

participaron de aquella sangre así han de estar

unidos los que conciertan la paz, y participan

de la sangre. (De Rosales:143-144, apud

Zavala Cepeda: 313)

Aunque el texto de Rosales sea posterior a la

tragicomedia, da cuenta del amplio hipertexto

cultural araucano que afecta a la obra de Lope y

describe la imagen argumental más poderosa, a

mi modo de ver, de la inspiración lopesca, como

veremos. Entre la muerte simbólica de la fobia en

el Desengaño de Nájera y la aculturación maníaca

como espejismo en los argumentos gubernamen-

tales de la guerra ofensiva, a la exigencia de

reinterpretación y reconocimiento del otro en la

5
Sobre el proyecto de Nájera y sus posibilidades para abrirse

camino en la corte de Felipe III, véase Paz Obregón (2011:

273-279) y su eco en la magnitud de la tragedia morisca

(280-282).



L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

65Volume 24 | Issue 6 | Compilation 1.0©2024 Great Britain Journals Press

The Creation of Indigenousness as Poetic-Hermaneutic Operation in Lope de Vega’s Auraco Tamed

campaña del jesuita Luis de Valdivia
6
, el Arauco

Domado mide su tonalidad, en el primer cuarto

del XVII.

En la dedicatoria de la obra, Lope se compromete

a dilucidar una “verdad”, la deuda principal a

Hurtado, cuyo análisis en acción como

actualización simbólica conduce a una axiomática

de la alteridad, al imagotipo “hurtado” del cuerpo

escindido indígena. Esta “verdad” es consecuencia

del debate político de la época, y no puede escapar

a la puesta en escena de sus líneas de fuerza como

decisión legislativa entre la guerra ofensiva y la

guerra defensiva para la crisis chilena.

IV. ESTRUCTURA AXIOMÁTICA DE LA
ALTERIDAD

El Arauco domado ofrece un esquema dramático

que puede ser leído como el proceso hermenéutico

en el que el cristianismo imperial va a la conquista

de otra cultura, que en el caso chileno se revela

irrenunciable a riesgo de desligarse de sentido,

hasta que encuentra su concepto equivalente en el

martirio del caudillo indígena para poder

vincularlo. La estructura de la tragicomedia va a

dar cuenta de categorías y esquemas de una

otredad difícilmente heteroestructurable y

respuesta a sus desgarradoras resiliencias. Será

muestra teatral de una mirada inserta en un

lenguaje histórico que sincroniza con un

descubrimiento y no puede suprimir su

heterogeneidad cultural como capital simbólico.

La naturaleza de ese lenguaje cultural y simbólico

descubre anclajes en la obra y sus hipotextos que

permitirán a la propia cultura cristiana

re-expresarse en la voz indígena liminar del toqui

Caupolicán. En esta emblemática figura indígena

la religión cristiana se actualiza en la originalidad

de sus formas, al penetrar el conocimiento

simbólico de su lenguaje en la experiencia de

muerte consciente. El cacique chileno es símbolo

de una corporalidad que hay que incorporar en un

poder último, cuestionado desde la resistencia

política a la potestas imperial, pero que debe

religarse a la auctoritas eclesial. Y esa captación

solo es posible en el hallazgo y renovación del

6
Manía, fobia y filia desde la propuesta conceptual de

Pageaux (1989: 120-121).

símbolo que reunifique el ámbito de lo real. El

cuerpo del dolor de Caupolicán, apariencia

culminante de la pieza, se expresa en oración y

discurso a Dios en un soneto inefable,

manifestación del cambio en el fundamento

último del ser, que se ha operado en su conciencia

indígena. Lo sagrado de su ser se entrega como

preocupación última a la única luz de conciencia

que realmente le ha conquistado. La problemática

de la misión de conquista puesta a prueba en el

Bío Bío, suscita otra frontera de dimensión y

profundidad: el cristianismo no es propiedad de la

realidad última; y lo indígena no se puede

combatir como incredulidad irreductible, es

esperanza de dejar aparecer esta realidad como

manifestación de conciencia iluminada. El

cristianismo es, al tiempo, como religión

particular del Imperio, superación del error

militar político de la misión salvífica de la

conquista, puesto que es una actualización de la

revelación que supera otras formas de conciencia.

El desdoblamiento de la figura de Caupolicán

como cuerpo de dolor converso, ofrecido a la

contemplación de la expectación es también la

herida abierta de un pueblo chileno escindido: el

yanacona sometido frente a los vengadores

indómitos sin heterotopía estructurable. A éstos

dan voz Fresia y Engol.

En un reino donde la religión es cultura imperial,

la expectación simbólica de esta escena quiere dar

solución poética a la crisis del lenguaje histórico,

que ha planteado la actuación del Arauco domado

en la experiencia de la conquista. La escisión del

suplicio de Caupolicán, produce un

desdoblamiento hiriente en la episteme. El

cristianismo como punto de vista de la

expectación, no puede hacer omisión del hito

histórico y sociocultural de esta heroica

apariencia, que es el descubrimiento terminal de

su actuación en el devenir del otro
7
. Su

7
Enrique Laplana (2021: 786, n.3051-3064) recuerda que

Lope utiliza esta apariencia para presentar la muerte por

empalamiento como martirio cristiano en Los locos por el

cielo (1589), Lo fingido verdadero (1608) y Antonio Roca

(1615) como casos de santidad y conversión. Para Dixon la

muerte por martirio como castigo aceptado es “imitatio

Christi” (1992: 268). Para Castillo (2009: 93-94), la noble

muerte voluntariamente aceptada (Caupolicán deseaba la paz

y fue forzado) es triunfo del cristianismo evangelizador y

vasallaje ecuánime de lo indómito.



L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

66 Volume 24 | Issue 6 | Compilation 1.0 ©2024 Great Britain Journals Press

The Creation of Indigenousness as Poetic-Hermaneutic Operation in Lope de Vega’s Auraco Tamed

problemática representación demanda al

espectador, a su vez, el propio acto de conciencia

iluminadora sobre la verdad de su ser último, que

especulada en esta exótica otredad asimilada, no

puede volver a tener los inquebrantables valores

que justificaban su salida hasta el nuevo

Finisterre.

V. LA IMAGEN-ARGUMENTO DEL
ARAUCO DOMADO

La dramaturgia ha de operar entonces como se

estructura en el lenguaje de los personajes, la

metáfora histórica y axiológica del escenario del

Arauco domado en hazaña de conversión. Luz y

sangre son la serie argumental programada como

imagen inscrita en el texto hasta el cuadro final

crístico, donde en la cruz aparente de Caupolicán

el argumento se hace investidura del texto,

estableciendo un paralelismo entre el lenguaje

simbólico, mítico e imagológico del cuerpo

indígena araucano en la cultura hispana
8
.

Siguiendo la proposición de Starobinski,

podríamos decir que es el momento escénico en

que “la mirada proporciona a nuestra conciencia

una salida del lugar que ocupa nuestro cuerpo”

(apud Peugeux 1984: 105). Del mito literario al

mito histórico, la secuencia argumental implica al

espectador, en su valor ético y estético, como

técnica de autorización de una novohistoria para

formalizar culturalmente el cuerpo indígena.

En el campo semántico de esta secuencia, las

imágenes solares en boca de personajes españoles

y araucanos estructuran una palabra-pensamiento

que es propia de ambas culturas con su

entendimiento del valor transcendente, la moral y

la ética de la meritoria voluntad de los hechos y

actitudes que nos representan en el drama

histórico. El encomio moral de la condición

araucana y la española se relaciona, se reconoce y

modela, en este espéculo metafórico, como

gramática de representación historiográfica en la

8
Simerka (1998: 66) defiende una dimensión metahistórica

de la primera modernidad que afecta a las claves

epistemológicas de las prácticas imperiales en la naturaleza

elusiva e ilusoria de la verdad histórica. En estudio

comparado con la Numancia de Cervantes, entre la épica y la

tragedia de sangre de la conquista ve una indeterminación

genérica crítica al imperialismo español.

poética teatral de la obra. La sublimación de la

sangre es una operación retórica alumbrada en la

actuación del sujeto e inscrita como expresión en

su ser en tanto que revelación verdadera, que se

justifica como prueba, lucha, objeción y conquista.

Abre también la puerta a la escatología simbólica:

la inminencia de una revelación por la palabra,

que se produce como iluminación de la sangre.

Entre el comienzo y la escena final, se estructura

un arco de personaje que va imbricando la figura

de don García en su encuentro, cada vez más

providencialmente determinado, con su

antagonista Caupolicán, representación del

cuerpo indígena en su cualidad de linaje inmortal.

Lo que en don García es un plan de estrategia

militar inspirado hasta inclinaciones hagiográficas

que le valen el apodo y fama de clarividente “San

García”, en Caupolicán es un vía crucis de

tentación y duda en un camino que le convertirá,

podemos decir, en el Príncipe de la Paz que

redime su tierra, asumiendo el martirio y que

desde su comprensión conversa es sacrificio ritual

necesario, cuya salvación consciente se ofrece al

público como la salvación de todos.

Los araucanos son presentados como pueblo, en

todo su paradigma social (senado de caciques,

guerreros, mujeres y niños) de carácter

comunitario y señaladamente asambleario (las

decisiones de la suerte del común se toman en

juntas, diatribas y debates constantes entre ellos).

Los españoles, sin embargo, son representados sin

polémica en su militancia profesa a la corona

imperial; y en todo su dramatis personae

jerarquizado como una fuerza de ocupación, se

enfoca la esfera aristocrática inmortalizada en su

linaje por los hechos de conquista, elevados a una

formación histórica de apostolado. La visión

española se equilibra para el gusto del espectador,

con el importante papel popular del gracioso, que

significativamente abre la comedia de mano de los

indios asimilados y amigos de la causa hispana, y

en la que manifiestan su acuerdo como plebeyos,

reconociendo el valor de la sangre de un joven

marqués que amerita como el gobernador

providencial del Arauco.

Rebolledo es invención de Lope, basada en el caso

histórico de un cautiverio feliz (Rosales 1674:



L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

67Volume 24 | Issue 6 | Compilation 1.0©2024 Great Britain Journals Press

The Creation of Indigenousness as Poetic-Hermaneutic Operation in Lope de Vega’s Auraco Tamed

135). Avezado en el arte y parte de la

“escapatoria”, es personaje de afilado donaire,

reverso irónico de la palabra como necesidad y

gracia. Ocupa con su ironía dramática la distancia

plebeya que la nobleza obliga en su interlocutor y

antagonista. Su comicidad significativa le salva la

vida de los rigores del castigo militar español y le

libra de sus depredadores araucanos como presa

furtiva de caza, en jocosa descalificación del nulo

rehén que podría ser de los mofados enemigos

bárbaros (Ruano 2004: 35). Burlador burlado

también junto al público, intra y extra escénico,

que revive los estereotipos amerindios de la fama

en su imaginación de la barbarie con el simulacro

del frustrado asado antropofágico de su figura.

Rebolledo es el personaje vulgar que deshace la

discriminación cultural entre dos mundos, y

permite los caminos de comunicación entre

ambos en todo el paradigma estamental: lo hace

corriendo el riesgo de la cercanía, para desmontar

el bárbaro imaginado en la potestad, por el

configurado en la visión de su especificidad

cultural y la prefiguración de su honra. También

es un avance en el desmontaje de la

discriminación sexual genérica, muy avanzado en

la tragicomedia en los aspectos donde la mujer

araucana acompaña o incluso supera al hombre.

Es en este aspecto fundamental el papel de

Gauleva, hermanada al gracioso como mediadora

cortés, conversa del ensalzamiento de la otredad,

cautiva del agasajo de la noble mirada y el

reconocimiento benéfico de la paz, en las que se

cifra la condición del honor que puede hermanar

pueblos.

Rebolledo y el indio nos introducen en la trama

donde la comedia es teatralidad creadora de

opinión y dejan al público atento en la

interactuación de los personajes, a la importancia

que puedan tener en la realidad histórica, los

mensajes sobre la representación cultural de los

agentes históricos, escenificada a sus ojos.

El estereotipo de imágenes de lo amerindio en el

Arauco domado, funciona conforme a las

correspondencias estudiadas por Miguel Zugasti

para el paradigma áureo. Zugasti describe la

alegoresis de lo americano desde la figura

femenina de América que, en la Iconología de

Cesare Ripa (1593-1603), la de mayor difusión en

el Barroco, es prototipo de la caracterización

amerindia, como detectamos en la comedia: fiera,

sensual, oscura, ornamentada de color y plumas,

armada con arco y carcaj, belicosa y caníbal

(2004: 293). Mata Induráin (2012: 235-249) ha

estudiado en detalle el imaginario indígena de la

comedia desde la equiparación del valor épico de

los indígenas con los españoles y su retrato

ambivalente exótico (costumbres, comidas,

bebidas) del bárbaro (fiero, cruel, antropófago);

representación también explorada por Quiroz

(2011: 66-71, 84-95) hasta su recreación musical

en la estética tomista (2017). En esta visión de lo

que Quiroz (2011: 66; 2012: 48, 55) ha llamado

anfibología en la visión del indio, el araucano

lopesco ha superado el tránsito que señala

Antonucci (1992: 34) del bárbaro como

extranjero, cuya comunidad organizada, aunque

lejana, practica lo no tolerado (paganismo,

crueldad, canibalismo), pero en riesgo salvaje de

ser un enemigo primitivo asocial, aislado en lo

inhóspito del paisaje de los espacios civilizados.

Moisés Castillo (1999: 79, 86-81) ha vertebrado su

lectura de la comedia en la resolución de esta

anomalía, por la escenificación del indio

honorable que se presenta a sí mismo como

bárbaro, pero con cualidad moral para ser

convertido al cristianismo.

El imaginario indígena del Arauco domado es,

por tanto, por una parte instrumento festivo del

género como exoticidad espectacular (estos

motivos se habían integrado hasta en la procesión

musical de los autos sacramentales), y de especial

recreación lingüística
9
; así el estribillo (a modo de

jitanjáfora, en aprecio de Mata Induráin 2012:

250) de celebración de la corporalidad indígena

cantada y bailada, en la última fiesta araucana del

tercer acto:

Piraguamonte, piragua,

piragua, jevizarizagua:

Bío-Bío,

9
Para la relación de indoamericanismo también Contreras

(2003: 23): quechuismos son yanacona (indio de servicio) y

cocaví (provisión de viaje); del náhuatl galpón, de origen

chibcha chicha (bebida fermentada); del taíno o arahuco

antillano vienen guacamaya, areyto y canoa; del

mapudungun araucano proceden las bebidas ulpo, mudai, y

perper y la planta nativamady.



L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

68 Volume 24 | Issue 6 | Compilation 1.0 ©2024 Great Britain Journals Press

The Creation of Indigenousness as Poetic-Hermaneutic Operation in Lope de Vega’s Auraco Tamed

que mi tambo le tengo en el río.

(vv. 281-285)

Pero además, este imaginario prefigura mediante

la reformulación de una simulación antropológica,

la configuración de un pueblo o etnia con indicios,

signos, que harán súbdito potencial al araucano y

su cultura, con condición funcional desde lo

pragmático material a lo sagrado, para su

conversión sociológica al cristianismo. El juego

dramático de costumbres salvajes que se

argumentan, desde el bárbaro imaginado

representando la cultura amerindia, permite en

estos personajes araucanos descubrir su posible

atribución de valor honorable y divinidad desde

su expresión en un verso imaginado o lengua de

tránsito. Léxico que es espéculo fónico y

fonológico resonante, donde escuchamos en su

cualidad poética suficiente, una forma existencial

por la que honor, dignidad, linaje y Dios son

aprehendidos en el modelo de la marca hispana.

El dramaturgo expone este muestrario desde los

presupuestos trágicos de la epicidad ercillana y el

lirismo socio-historiográficos de Oña en su

primigenia identidad criolla, todavía en conflicto

con el sustrato étnico mestizo.

Prejuicios y presupuestos paradigmáticos están al

servicio de una operación hermenéutica en Lope,

quien pretende aprovechar la originalidad de la

caracterización araucana mucho más allá de la

protección o el amparo de la ignorancia del

pensamiento bárbaro indomable, al hacerlo como

base retórica de la faceta más virtuosa del

histórico cumplimiento de la monarquía hispánica

y en su mayor prueba de sangre con la estirpe

americana. La excepcionalidad araucana ofrece en

su hipérbole el símil de una España imperial

neorromana, confrontada con una independencia

intrínseca de ser y verse que se reconfigura en

condición mesiánica desde la medular

construcción figurativa de Caupolicán.

La receptividad a la “fantástica idea” (tomando el

concepto calderoniano de la clave dramatúrgica

del auto sacramental) de la prefiguración crística

del líder indígena, se delinea como subtexto

apócrifo de la descripción de las costumbres

amerindias, en una lectura atenta que no es

inusitada en el escritorio de la práctica lopesca,

maestra además con la calderoniana en la

adaptación argumental o transparencia de temas,

motivos y formas entre comedia y auto

sacramental. Es, a mi modo de ver, subtexto de la

tragicomedia por la prevalencia de su apoteosis

catártica y nos llevará, más allá de las

controversias de autoría con Claramonte

(Faúndez Carreño: 2013), a relacionar la

tragicomedia con el auto sacramental de La

Araucana, como frecuentemente ha ocurrido en

la lectura crítica.

VI. LA GEMINACIÓN SOLAR DE LO
HEROICO Y LO SAGRADO

El primer acto del Arauco domado es una

revelación simbólica solar que levanta el aparato

espectacular de la gesta y prefigura la relación

formal de dos brillantes imperios. Se estructura la

causa épica sobre el encuentro de dos figuras

heroicas de ambivalente pensamiento que dan

carácter a la idiosincrasia enfrentada de dos

pueblos, cuya lejanía ya tiende puentes de sentido.

En ambas hay un esquema mesiánico de

construcción del personaje, pues su actuación es

la salvación de la facción que representan. Esta

geminación es también explícita, genuina e

irreconciliable, pues la preponderancia de unos,

requiere de la sangre de los otros. El imaginario

que los relaciona ante el público en su

presentación es la de dos alternativos

protopríncipes de la Paz de cualidades solares

celestiales, en el caso del noble español y

telúricas-ontológicas que unen el linaje de cielo y

tierra también en la actuación de Caupolicán,

desde la exposición de un interesante pansistema

indígena que cubre el orden del mal, como

monstruo o bestia del pensamiento salvaje. La

dramaturgia los presenta por ejes alternativos que

salen al encuentro en la batalla final de Penco con

la retirada de los araucanos. El acto se inicia con

las preguntas de un yanacona, un indio de paz,

por la fama del joven don García, del que el

soldado Rebolledo confirma en su linaje como el

César que ha de domar a Chile:

el césar ha de ser de aquesta hazaña,

este Mendoza, este Alejandro nuevo,

este Hurtado, que hurtó la excelsa llama



L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

69Volume 24 | Issue 6 | Compilation 1.0©2024 Great Britain Journals Press

The Creation of Indigenousness as Poetic-Hermaneutic Operation in Lope de Vega’s Auraco Tamed

no solamente a Júpiter y a Febo,

sino a todos los nueve de la Fama,

viene a domar a Chile y a la gente

bárbara que en Arauco se derrama.

(vv. 19-25)

El Hurtado que ha robado la llama al Sol,

parangonado a un Alejandro Magno se repite en el

exordio y arenga de don Felipe (hermano natural

del marqués) en el fuerte de Penco, donde el

apellido resbala, como participio de hurtar,

compitiendo en un juego de palabras entre

nobleza y mérito. Tal insistencia en Lope inclina

siempre a una perturbadora lectura de doble

sentido, sobre la encomiástica manifiesta: “[…] tú

solo decir puedes/ que de Alejandro excedes las

memorias/ […] que aunque el Hurtado pase al

mayor nombre/ no será hurtado, sino propio

nombre” (vv. 548-549).

Dicha ambigüedad implícita en el nombre propio

y adquirido del gobernador, se hace además en

dos escenas donde se recalcan, en boca del indio

amigo con Rebolledo y en la alabanza de don

Felipe, los dones de paz y perdón que están

pacificando la tierra en la política de don García

(vv. 525-529). Éstos, sin embargo, estarán

ausentes de su decisión final en el acto III, lo que

creo será decisivo en que sea Caupolicán quien

hurte el papel mítico de príncipe de la paz a su

adversario pese a las hazañas realizadas, entre las

cuales la fundamental en este caso sería su papel

imaginado en la conversión del toqui, que, no

olvidemos, es mérito ahistórico de la invención

dramática lopesca.

Este joven César entró en Chile acompañando al

Santísimo Sacramento en su custodia a la iglesia

de la Serena, bajo un arco triunfal que acogerá la

estatua del César real del imperio hispano, Felipe

II, al final de la pieza. Su humillación espectacular

ante el Santísimo se da como primer gran cuadro

de la obra, “hazaña santa” de “Divino ejemplo”

(vv. 90-91), para españoles e indios y en palabras

de Rebolledo, figura mediadora entre visiones y

culturas:

Al pasar el rey del cielo

le quiso servir de umbral;

que para daros ejemplo

indios, por él ha pasado,

en que su humildad contemplo,

el sacerdote sagrado

con la custodia a su templo.

(vv. 79-86)

El propio don García se considera ungido por el

sacramento de la presencia eucarística, al

levantarse de su postración bajo el arco que, no

olvidemos, prefigura la aparición del monarca en

fin de fiesta de la apoteosis dramática que ahora

da inicio, y así en la procesión de la custodia

confiesa:

hoy me ha convertido en cielo,

pues, como veis, me pisó.

Oficio de ángeles es

este que agora he tenido,

pues fui trono de los pies

del mismo Dios.

(vv. 95-99)

El gobernador queda investido de los atributos

Iglesia y Estado, en estricta prelación, poniendo

como techo de su misión la manifestación de

Cristo en la tierra araucana. A partir de este

momento, la expectación de la pieza motiva en el

esquema dramático de su imaginario como

observatorio ontológico (subtextual y

subconsciente), a la visión de la prometida

aparición del Cristo en acontecimiento. Por eso, y

en riguroso orden, se compromete el marqués

primero a “ensanchar la fe de Dios” y

secundariamente a “sujetar” a los indios como

vasallos (vv. 117-118). Sin embargo, en el tercer

acto, el militar revertirá el orden político sobre el

religioso y solo la habilidad del dramaturgo logra,

en el cumplimiento de Caupolicán, resolver en

una escena creadora la contradicción simbólica en

la representación del césar y el sacerdote que

consagraba su figura de “invicto príncipe”, en

saludo del personaje de Alonso de Ercilla (v. 556).

Para mayor inri, tras la primera y fiera batalla,

donde encarará personalmente a su rival y que

marca el modelo de su actuación en tierra chilena,

García sufre una herida de guerra cuyo

amortecido desmayo le devuelve a la vida con un

sentido “¡ Jesús!” (v. 716).



L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

70 Volume 24 | Issue 6 | Compilation 1.0 ©2024 Great Britain Journals Press

The Creation of Indigenousness as Poetic-Hermaneutic Operation in Lope de Vega’s Auraco Tamed

En el acto segundo don García volverá a ser

comparado con un césar hispano, por su fama

ganada al pasar con valentía la frontera del Bío

Bío, cual Rubicón, y atravesar el dominio natural

del territorio mapuche, con lo que se gana en

Arauco el nombre de “Sol de España”, en una

fusión de formas en la que la imagen solar

reivindica la nobleza de sangre en ambas culturas.

Así en su primer enfrentamiento con Caupolicán,

este poder solar se pone a prueba en mutuo

resplandor de desafío:

CAUPOLICÁN ¿Tú eres García?

GARCÍA Yo soy,

que he de quitarte la vida.

CAUPOLICÁN ¿Sabes que está al sol asida,

en cuyos rayos estoy?

¿Sabes que es mi padre, y que es

suyo este cetro que rijo?

GARCÍA ¿Sabes tú que yo soy hijo

del gran virrey don Andrés?

CAUPOLICÁN ¡Lástima a tus años tengo!

GARCÍA ¡Ténla bárbaro, de ti,

que yo Mendoza nací

y he de hacer a lo que vengo!

(vv. 662-674)

Este fatal deslumbramiento de los Mendoza, con

que el gobernador amenaza al caudillo araucano,

se produce en realidad en el acto segundo, cuando

en la celebración de San Andrés y homenaje a la

onomástica del tercer virrey del Perú, Andrés

Hurtado de Mendoza, segundo conde de Cañete,

se desbarata providencialmente la ofensiva

indígena al campamento español, al confundir la

salva y música festiva con el rearme hispano.

Mientras la “divina salva” descubre a los indios,

Fresia, convertida en suerte de Casandra (como

aclara Millaura, los cristianos no temen estos

oráculos), augura la derrota en la reunión de

mujeres: “Todo está de sombras lleno, sangriento

el sol me parece” (vv. 1886-1887). Caupolicán,

ensangrentado y solo, reconocerá --como

confirmará su hijo Engol ante Fresia-- la victoria

del valor heroico de don García “sol que das

resplandor a tantos soles!” (v. 2010), y da su

palabra “a Arauco, al sol” de no volver jamás “a

hacer a Hurtado guerra” (v. 2024), anunciando el

destino o fusión que asimilará estos soles en su

encuentro final.

Fresia en un alarde de honra, restaura el deshonor

de su hijo, devolviéndole el coraje hurtado para

retornar al campo de batalla y rescatar a su padre

(vv. 1984-1987):

ENGOL he de volver atrevido

sobre el español Hurtado,

pues que de hurtármelo ha sido

el valor que tú me has dado

y yo por mí he merecido!

Que bien sé que, aunque me dan

por padre a Caupolicán

soy hijo del sol, que el sol

solo pudo hacer a Engol

donde sus rayos están;

[…]

¿Qué es para mí don Hurtado?

Yo soy el sol de la tierra

que al cielo he sido hurtado.

(vv. 1983-2000)

Se incide en un trueque polisémico de “lo

hurtado” entre la fobia y la filia (Pageaux 1989:

120) en la red léxica de los personajes que teje su

heteroestructura. Al tiempo que se ha cumplido la

profecía de Pillalonco en el primer consejo

esotérico de los caciques y revelada por el mismo

oscuro ancestro espiritual a Caupolicán, el acto

segundo adelanta lo que García hurta a la estirpe

araucana y que Engol está dispuesto a vengar,

ocupando la condición de su padre y de Hurtado,

como sol engendrado por la resilente maravilla del

dolor de Fresia; prolepsis escénica que inspirará el

duelo discursivo del final de la pieza repetido por

ambos como derrota.

Siguiendo la serie argumental de Hurtado, cuando

Rebolledo termine su misión diplomática

devolviendo a Gualeva a Tucapel, aconsejará la

paz con don García a los araucanos, anunciando la

victoria, como corona que añadirá a su rey, este

joven Mendoza “de cuyo sol seréis sombra” (v.

2319). Caupolicán será apresado a traición en el

acto tercero, y como tal hijo del sol su suplicio



L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

71Volume 24 | Issue 6 | Compilation 1.0©2024 Great Britain Journals Press

The Creation of Indigenousness as Poetic-Hermaneutic Operation in Lope de Vega’s Auraco Tamed

final marcará el día en que “cúbrese de luto el sol”

(v. 3017).

El parentesco espiritual de don García y

Caupolicán en el bautismo supone, como ha

valorado Mata Induráin (2016: 341), “la

asimilación total del otro” con la que la obra

significa la captura simbólica de la paz para una

refundación araucana. En ella se resuelve la

pregunta de Tucapel “¿Por qué vienen a Chile los

cristianos …?” formulada en el senado indígena

del acto II que ha de decidir entre la guerra y la

paz, ante la muestra de las primeras indecisiones

de Caupolicán. El discurso amplía en un

conocimiento geofísico inverosímil pero dentro de

la lógica convención occidentalizante del bárbaro,

la metáfora solar del pensamiento y conciencia

que aparta la iluminación de sus mundos, como lo

son dos hemisferios de la tierra:

Si el soberano Apó juntar quisiera

chilenos y cristianos españoles,

no con tan largo mar nos dividiera,

un sol nos diera luz y no dos soles,

acá y allá de un alba amaneciera;

más cuando aquí se ven sus arreboles,

allá es de noche, luego quiere el cielo

que se sustenten en distinto suelo.

Razón es que miréis que Dios se ofende

(vv. 1389-1397)

En esta junta de principales que no quieren ser

vasallos se denuncia la codicia hispana, pecado de

Valdivia como interés de la conquista, pero del

que ha eximido ya el mediador Rebolledo ante el

público, a esta nueva luz de conciencia que es

Hurtado de Mendoza
10
. Cualidad que prepara la

rendición de Rengo en el consejo a la paz que

supone “sujetarse a cristianos” (v.1425) de la

grandeza española, contestando en una economía

versal donde surge una función de lectura casi

epigramática:

La mejor luz en el cielo,

¿no es el sol? Pues si es el sol,

¿qué te causa desconsuelo

10
Así lo advierte Mata Induráin en el soliloquio del soldado

haciendo guardia en la primera jornada (2016: 336)

que sea el hombre español

el mejor hombre del suelo?

(vv. 1430-1434)

La obra, por tanto, presenta la guerra como un

camino de perfección para la santidad de don

García, emisario español, y del hijo del Sol

araucano, que “no es hombre” (v. 215),

predeterminada por el providencialismo cristiano

de la doctrina tomista que está averiguado, casi

inducido en los temores y errores de la propia

idolatría y pensamiento indígena, proclive a

descubrir la iluminación de nuevas formas en la

grandeza de extraños pares de ultramar.

VII. EL HIJO DEL SOL, REY DE REYES

Al tiempo que esta entrada bajo palio del poder y

autoridad del nuevo gobierno español se

escenifica en la obra, paralelamente se nos

presenta en un escenario de exquisito “gusto”, a la

pareja imperial araucana donde la transparencia

del eros llevará a las llamas del thánatos.

Caupolicán, siguiendo el modelo de Ercilla-Oña

(cuya deuda horaciana ha sido estudiada por

Lauer 1996: 297-300), ofrece a Fresia entre los

dones de su amor, enlosar el mar con los cascos de

españoles para hacerla reina araucana del mundo

cumpliendo su sueño de paz y libertad (vv.

219-228). Por la sangre derramada, Caupolicán se

autoafirma como rey de reyes:

ya no es de Carlos ni Filipe Chile,

ya vencimos las iras

del español, que llora,

por más que contra Arauco el hierro afile,

el ver que aún hoy distile

sangre esta roja arena

en que Valdivia yace,

del polo en que el sol nace

a donde sus caballos desenfrena

no hay poder que me asombre:

¡yo soy el dios de Arauco, no soy hombre!

(vv. 205-215)

Caupolicán saldrá abrasado de esta desnudez por

las llamas ancestrales de Pillán. Mientras el gusto

erótico prometido se retira fuera de escena, se

celebra una reunión en clave de hechicería donde

el viejo Pillalonco, a modo de chamán machi,



L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

72 Volume 24 | Issue 6 | Compilation 1.0 ©2024 Great Britain Journals Press

The Creation of Indigenousness as Poetic-Hermaneutic Operation in Lope de Vega’s Auraco Tamed

convoca la luz de las tinieblas que es el oráculo de

Pillán. Este demonio de medio rostro solar se

manifestará espectacularmente por el escotillón,

anunciando los hechos heroicos de “san García” y

su peor amenaza que es la entrada en Chile de la

Cruz de Cristo. Entre el desconcierto furioso de

los araucanos, irrumpen Fresia y Caupolicán,

llegando éste abrasado por las mismas

revelaciones de Pillán que se le han manifestado

en la fuente del baño. Esta escena marca

prolépticamente la importancia de las aguas del

bautismo para limpiar el alquitrán ardiente con el

que los indígenas saldrán a combatir a los

españoles, con sus mismas armas incautadas (vv.

450-500).

En la desnudez aparente, que escenifica la

primera y transparente presentación del caudillo

araucano en la escena del baño de la pareja

imperial, que son a su vez eros, thánatos y fuente,

empieza a generarse la figura de un cacique que se

pregunta por su destino unido al destino de los

suyos y un enraizamiento irresoluble como

principio unitario y complejo de su actuación, que

le responsabiliza ante todos y ante el todo. Así de

la fuente y entrañas de lo creado, surge el

anticristo indígena, sol demediado de la prueba de

Caupolicán donde se inicia la figura del

Caupolicán mesiánico.

Dos son los reversos de la conciencia solar o

sombras inconscientes del valor en la

caracterización del general indígena: Pillán y

Lautaro. La sombra de Lautaro aparece en el

último desierto de Caupolicán, cuando la sangre le

falta “si ya es mi vida a Chile de importancia” (v.

2019); reposa y busca aliento al pie del “robusto

antiguo tronco”, donde el sueño que le acoge

ampara la aparición sobrenatural (espectral

sentido subconsciente en la convención escénica

de la época) del célebre guerrero, cuyo valor

patrimonial absoluto es emblema en la resistencia

araucana. Como voz de los ancestros, Ruano de la

Haza (1994: 40-43,47) ha relacionado este

momento clave autorreflexivo del caudillo

araucano con el carácter de Hamlet, como mito

literario. Para el crítico, Caupolicán se debate

entre el temor y la resolución de un dualismo

cartesiano (ya previsto en la filosofía tomista), que

busca la esencia más allá del accidente corporal, y

es reflexión de un alma racional capaz del

cuestionamiento de la verdad.

El árbol-puerta dimensional es un recurso

peculiar de efecto en la escenografía lopesca, que

en el Arauco Domado abre la frontera de vida y

muerte para que Caupolicán (y su auditorio)

escuchen la voz ancestral y la memoria de los

caídos con la sombra proyectada de Lautaro. Hijo

del cacique Pillán, en el mapa histórico real de la

Araucanía, la autoridad del guerrero ejemplar le

instaura en la memoria colectiva como la figura

capital de la ruina del gobernador Valdivia, cuya

muerte puso en manos de Caupolicán. Desde ese

poder y gloria advierte al guerrero de no poder

“desdecirse de quien es” ni “degenerar de su

nombre”; su valor no consiente el deshonor de la

ciudad que Mendoza pretende fundar en el solar

de Valdivia. Para la audiencia cristiana, Lautaro

como sombra provoca en Caupolicán la asunción

de los vencidos y le obliga a lo que en el auto

sacramental de La Araucana será la violencia del

“pan de muerte”:

El cielo, el sol me castigue

si lo consintiere ¿España

ciudad? ¡Deshonor terrible!

Juré no tomar las armas,

mas pues los cielos me oprimen

con las voces de los muertos,

¡ánimo pecho invencible!

¡Al arma araucanos fuertes!

¡Muera España! ¡Viva Chile!

(vv. 2048-2065)

La escena es fundamental para desenraizar el

error de la sangre, justificar la sentencia bélica y el

castigo como expiación de la culpa. La muerte

crística de Caupolicán reedifica este ancestral

árbol de sombra en árbol de la vida como valor

último de la liberación patria. Para Moisés Castillo

(1999: 81-83) el acto II es una recreación del tema

del Ángel caído, donde los españoles son

instrumento providencial de reconquista. El

preludio a la muerte de Caupolicán y la fusión de

soles anuncia como ofensiva cristiana de la

cruzada española “la luz de un sol” y “no dos

soles” –metáfora para el monoteísmo/



L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

73Volume 24 | Issue 6 | Compilation 1.0©2024 Great Britain Journals Press

The Creation of Indigenousness as Poetic-Hermaneutic Operation in Lope de Vega’s Auraco Tamed

politeísmo--- luz que hermana al indígena y al

español en “una única verdad”.

VIII. LA FUSIÓN DE HORIZONTES Y EL
ECLIPSE INDÍGENA

El acto III del Arauco Domado se abre con una

memorable escena heredada de Ercilla,

escenificando la invectiva y arenga de Galbarino,

guerrero araucano que asume con valentía feroz la

mutilación de sus manos. Es la voz “destroncada”

que rompe el pacto entre españoles y araucanos,

que sigilosamente tejían los puentes tendidos de

Rebolledo y Gualeva.
11

Galbarino advierte, en versión trágico-épica

ercillana, la falacia de “tan vil razón de estado” (v.

2447) como puede ser quedar en manos del joven

general cristiano vencedor de tantas batallas.

Aunque el castigo de Galbarino haya sido

presentado como castigo ejemplar bélico por dar

muerte a traición, evidencia el primer error

político de la razón de estado intimidatoria de este

césar mancebo que es García, pues convierte la

mutilación en miembro fantasma de la lengua

araucana que delata el deshonor de la sangre

derramada. Galbarino introduce en el concilio

araucano la imagen de la herida elocuente en la

retórica del cuerpo indígena como el afecto de

boca y mutilación. El cuerpo hurtado es

metamorfosis de la lengua en arenga sangrienta,

léxico fértil de la manía que cosecha la filia en su

público receptor (del adentro y el afuera de

escena). A partir de este senado, Caupolicán

asumirá el toqui de la guerra en su comunión

sangrienta
12

que le llevará a ese simbólico

entroncamiento representado en el cuerpo

indígena empalado y crucificado, en lo que Quiroz

(2011: 244) ha explicado como ambivalente

anfibología escénica, imagen de doble

significación según lo expresa Lope en su Arte

nuevo de hacer comedias (vv. 323-326). La

12
Las libaciones de sangre (Donoso 2006) en este contexto

podrían verse como transfiguración ceremonial del guerrero

(cfr. Lauer 2005:416): «Con ella la sed resisto, / que aunque

está caliente, es nieve» (vv. 2741-2742).

11
Oña expresa la mutilación de Galbarino con la voz indígena

“destroncada”, fuente que vierte su lirismo elocuente entre

los Arauco(s) domado(s): “[…] mirad aquí mis brazos

destroncados/ y como troncos fértiles podados!/ Poned ante

los ojos la nobleza” (Canto XVII, 589-596).

imagen del indígena refleja una lengua paralela,

una coexistencia hurtada y desmembrada que se

duplica para decir al otro en uno, entrelazando un

lenguaje simbólico emparentado que llega a su

máxima investidura sistemática en el acto III.

Esta “verdad” en la lógica de la imagen de

Peugeux, que comprende lo que la construye en

base a unas líneas de fuerza y axiomática de la

realidad, es la que leeremos como el imagotipo

“hurtado”, escindido del cuerpo indígena.

Cuando Caupolicán es apresado y se le mantiene

con vida para servir de ejemplo en su juicio y

sentencia a Chile, cuestiona el poder español para

reducir en él semejante autoridad: “¡No quiera

Apó que lo veas!” (vv. 2795-2803). El capitán

Avendaño lo entrega atado a don García como

valor restituido a la luz hurtada al sol Hurtado.

Reaparece entonces a través del teatro don García

en la escena histórica que le eludió y emite como

César la sentencia política en castigo por la

muerte recíproca de Valdivia, personaje latente en

la facción hispana, como la sombra de Lautaro en

la araucana, aunque la pieza haya marcado

indefectiblemente el pecado de codicia en el

gobernador español. Don García le condena por

rebeldía al rey de España a lo que Caupolicán

contesta en un preludio de su soneto final, desde

el derecho natural:

Libre nací:

La libertad defendí

de mi patria y de mi ley,

la vuestra no la he tomado.

(vv. 2864-2868)

Caupolicán, sin perdón y desde el entendimiento

consecuente de esa libertas, se entrega y agradece

la sentencia a don García, obligado igualmente

como César bajo el peso de la razón de estado.

Caupolicán asume ser el símbolo de la rebelión de

su pueblo, pero deja claro “por Dios” que ha sido

forzado por el pensamiento bárbaro de los suyos.

El diálogo se ve interrumpido por la prominente

aparición de Fresia, como acusación del deshonor

(llega a ofrecerse como verdugo) que supone esa

claudicación para la patria araucana.

El exceso hurtado a la fama es también la muerte

vil de Caupolicán en la historia, de la que el



L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

74 Volume 24 | Issue 6 | Compilation 1.0 ©2024 Great Britain Journals Press

The Creation of Indigenousness as Poetic-Hermaneutic Operation in Lope de Vega’s Auraco Tamed

Gobernador siendo responsable no fue autor, y la

dramaturgia le otorga a éste el papel de sacerdote

en la conversión de Caupolicán para reivindicar la

hazaña espiritual de su autoría, iniciándose un

proceso mistificador en el lenguaje el juego

semántico de “lo hurtado” al reconocimiento

histórico de la doma del Arauco da un salto

epistemológico entre ideología y utopía, en el

sentido de Ricouer, iniciándose el diálogo de

conversión del imagotipo hispano en la

corporalidad indígena, que quiere morir antes que

vivir sin honra:

GARCÍA No arguyes bien tu deshonra,

Otra cosa has de decir.

CAUPOLICÁN ¿Cuál es?

GARCÍA Del alma la muerte,

pues muriendo de esta suerte

pierdes de gozar a Dios.

CAUPOLICÁN Tratemos eso los dos

Y de la verdad me advierte.

GARCÍA ¿Tiénesme por noble?

CAUPOLICÁN Sí.

GARCÍA ¿Por entendido?

CAUPOLICÁN También.

GARCÍA ¿Pues cómo presumes, di,

que a no entender que voy bien

quisiese perderme a mí?

CAUPOLICÁN Yo García te he tenido,

en opinión de tan sabio,

tan noble y tan entendido,

que fuera notable agravio

pensar que fueses perdido,

y pues acertado vas

y yo errado, aunque enemigo,

muestra el lugar en que estás:

da muerte al cuerpo en castigo,

da vida al alma que es más.

[…]

piérdase el cuerpo, que es tierra,

gánese el alma, que es cielo.

GARCÍA Conozco, Caupolicán,

tu valor y entendimiento.

Ven conmigo.

(vv. 2954-2983)

Escuchado el inmortal consejo en la palabra del

otro, el líder indígena pide al sacerdote hispano

que le sirva de padrino en su bautismo, y éste

declara efectivo su parentesco. En la última

escena que supone el encuentro definitivo de

Hurtado y Caupolicán, ambos líderes establecen

un parentesco sostenido sobre la religión como

conciencia histórica, que abre un ámbito en el

límite, un mínimo de reconocimiento esencial.
13

Es el papel tutelar que asigna Castillo (1999: 92) a

esta “admirable conversión” donde comienza el

proceso civilizador de acuerdo a la óptica lopesca;

final para un principio ordenador en Romanos

(1993: 192).

García y Caupolicán rivalizaron como sendas

pretensiones de universalidad en su liderazgo de

una visión de la realidad histórica. Su

enfrentamiento dibujó la alteridad, la

particularidad y el rechazo de la tradición cultural

y religiosa entre ambos como gesta. Cuando el

encuentro por fin se verifica, tiene lugar una

brecha que se abre en cada uno de los sistemas en

presencia. Gracias a la habilidad del dramaturgo,

se ven confrontados y obligados a sobreponerse a

sí mismos: han de pensarse alineados al otro.

Caupolicán interpreta al fiel que paso a paso,

finito, ya a nada puede aferrarse; pero tampoco

Hurtado puede creerse todopoderoso. García

acompaña ese razonamiento como esperanza de

un discurso que dé acceso a someterse, el uno

ante el otro, con la afectación para uno y del otro,

a una ley de renuncia y renovación que descubra

la estructura inscrita en la muerte-resurrección de

Cristo. Es la solución teatral al impacto de la

violencia padecida por la ejecución de quien ha

representado el problema de la libertad

irrenunciable del Arauco. Al comprometerse en

esta perspectiva de opuestos, la dramaturgia

asume la cuestionable representación y respeto de

la libertad del vencido. Caupolicán traspasa en su

cuerpo indígena unitario su encarnación de una

libertad genuina (en tanto que combatía a una

opresión social y económica real) a una liberación

merecida de valor irreductible, donde el problema

13
Para Mata Induráin (2012: 237) por este parentesco “la

asimilación del otro, del bárbaro salvaje, es total: unidos

-emparentados, hermanados- en la misma fe de Cristo, ya no

hay diferencias entre europeos y araucanos”.



L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

75Volume 24 | Issue 6 | Compilation 1.0©2024 Great Britain Journals Press

The Creation of Indigenousness as Poetic-Hermaneutic Operation in Lope de Vega’s Auraco Tamed

de la verdad se plantea en su máxima agudeza. La

dramatología simbólica de Lope es capaz de

expresar una tensión liminar poética que resista la

tentativa de disolución del cuerpo indígena, allí

donde, en el aparato de la representación, ha de

ser cultural y religiosamente imperialista.

Es un momento para la verdad prometida por el

dramaturgo, donde se podría escuchar un

humanismo cristiano como una tentación

erasmista capaz de desarrollar la hermenéutica

que transforme en atisbo de esperanza, de

diálogo, desde la experiencia del otro en su

finitud, donde se le descubre tal cual es. No puede

haber mayor atributo apologético del personaje de

Hurtado, al que el dramaturgo se debe por su

mecenas, que inducir el logos, representar la voz

evangelizadora de su enemigo, sin la que su

autoridad político y militar no se comprende. Pero

he aquí que Lope es el primer autor que da a

Hurtado de Mendoza el protagonismo de esta

escena destacando el parentesco del bautismo al

apadrinar a Pedro-Caupolicán, pero haciéndole

igualmente responsable de su ejecución (Mata

Induráin 2012: 237). Es quizá esta la razón de

contrapeso que le lleva a elegir su figura en este

dramatis personae esmerado del desenlace de la

obra, donde cada personaje es una óptica de las

diferencias. Recordemos que no lo hace Ercilla, el

más interesado en su menoscabo como héroe de

conquista, ni el criollo Oña, parte interesada de la

campaña apologética del gobernador, que omite

este episodio crucial. Ercilla se centra en lo que

Oña olvida y Lope convierte teatralmente en

ambigüedad aparente, pero significativa: la

brutalidad e injusticia de la muerte por

empalamiento. Ercilla encara el episodio en su

máxima intensidad trágica de la que no fue testigo

y declara que, de presenciarla, se hubiera opuesto

con objeción ética (La Araucana, Canto XXIII,

903-906). No habiéndola vivido pero haciendo

suya la conmoción del testimonio recibido, a

Ercilla la ejecución y muerte de Caupolicán le

inspira un escenario de visualización

autoficcional, propia del testigo autobiográfico

que ha sostenido la fuerza épica de su relato. Su

renovación simbólica de esta muerte indigna y

deshonrosa es de tal fuerza poética que conviene

recordarla por la descripción admirativa de su

exceso, y su impronta ya espectacular, mitificante,

en el imaginario del lector. Este hipotexto es

velado y refigurado (mixtificado) en el símbolo

crístico de la Cruz por Lope. Se unen en él la

habilidad del poeta y el teólogo que camina a su

ordenamiento, para superar la violencia

epistémica, indignidad e injusticia del

empalamiento, como castigo político en la verdad

hermenéutica de una reestructuración simbólica

de figuras y apariencias. Esa realidad resignificada

por el suplicio del líder indígena de la nación

chilena, tiene una pretensión crística, símbolo de

ese «ultimate concern» (Tilich 1976: 114), que lo

absolutiza y finalmente le da un valor

incondicional inescapable del cristianismo;

reverso trágico además de la cómica “escapatoria”

que libera al cautivo Rebolledo de la devoradora

idolatría. Identificación con la libertad del vencido

que hace del antihéroe el héroe teatral para Ruiz

Ramón (1989: 234) y Ramos (1993: 193).

Introduce entonces el esquema escénico la

prevención de una réplica tan breve como incisiva

en la antesala de la apariencia crística. Una vez

más y con mayor incisión, Rebolledo actúa como

el personaje triangular o punto de inflexión del

léxico de captación interior y exterior del

personaje entre lo hispano y lo amerindio,

despertando nuestra conciencia de la enunciación.

Representa además una estancia intertextual para

el lector implícito, al abrir los dobles sentidos del

lenguaje y la ironía dramática en escenas clave y

su interpretación sesgada del lenguaje de la

acción. Rebolledo es el personaje cuya plebeya

distancia sostiene lo hurtado a la trama en

evidencia, y el exceso Hurtado a la fama en este

cuadro es la muerte vil. Su diálogo con Gualeva se

interpone significativamente entre el triunfal

bautismo y la cruda ejecución. Cuando Gualeva,

ya adoctrinada como hemos visto en el acto II por

la nobleza española y en el mérito de san García,

apela a la clemencia esperada para el caudillo

araucano, Rebolledo es quien la desengaña y nos

previene, desde el adentro y el afuera de escena,

de que la intención que acontece es castigo y no

piedad. Rebolledo no es cautivo del poder ni de su

discurso oficial, y su actuación marca esta

voluntad de denunciar la ironía dramática

ejecutoria de la potestas, explicando la falta de



L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

76 Volume 24 | Issue 6 | Compilation 1.0 ©2024 Great Britain Journals Press

The Creation of Indigenousness as Poetic-Hermaneutic Operation in Lope de Vega’s Auraco Tamed

compasión evidente a la indígena. Así encarece

como vulgo el valor de una mayor indulgencia

para el caudillo araucano, portavoz también del

disgusto que produce en el patrón del público

áureo y el contemporáneo lector, la crueldad

explícita de la sentencia indigna. Esta emergencia

y aviso de una equivocidad discutible se ha visto

reflejada durante años en la propia mirada del

discurso crítico sobre el significado del cuadro

final para el espectador
14
.

De esta forma, la tragicomedia del Arauco

Domado dará ámbito al fascinante paso

transgresor del “Caupolicristo” de La Araucana

(Kirschner 1998:108), auto sacramental de lo que

podríamos llamar el Cristo como acontecimiento

(adoptando el concepto de Tilich 1976: 114) y su

potestad alegórica para la integración de la

cultura indígena
15
.

La obra opera un esquema dramatúrgico de

“mímesis dialéctica” (Ruiz Ramón 1993: 67) de lo

particular a lo universal, liberando a la cultura

religiosa cristiana en relación a lo particular,

dejando que emerja desde la alegoría toda la

verdad ontológica y fenomenológica de las

consecuencias de la historicidad del ser en la

experiencia chilena de conquista. Cristianismo e

Historia son en la transustanciación alegórica, un

encuentro de renovación de ese Cristo en

acontecimiento, un escenario donde coinciden

como historicidad operante (en el sentido de

Gadamer), que es lo que necesita la hermeneusis

americana como interpretación desde el esfuerzo

hispano. Caupolicán será el Christus Victor

temido por Pillán, por cuya confesión “apunta a la

victoria en la cruz como una negación de todo

derecho demoníaco” (Tilich 1976: 110).

15
Moisés Castillo (2009: 91): “Lope conecta al indio con el

español, al nuevo súbdito con su también nuevo monarca, al

hijo con el Padre, al personaje con su público, a América con

España. Esta conexión culminará posteriormente con la

presentación de la figura de Caupolicán-Cristo en su auto La

araucana, de modo tal que Cristo es también americano,

Cristo es definitivamente universal.”

14
Para el completo debate crítico, que no es posible cubrir en

este estudio, remito a la síntesis argumental de Quiroz (2011:

244-256) que añade a las observaciones ya citadas en nuestro

trabajo, la visión legitimista imperial de Kirschner y Dille, la

denuncia inmisericorde del conquistador que cristianiza al

indígena en Weimer, y las contradicciones éticas autoriales

marcadas por Shanon, entre otros.

En palabras de Paul Ricoeur (1997: 62-63),

respecto a la tradición judeocristiana como

materia hermenéutica, no hemos de pensar en

términos de inmovilismo conceptual sino de la

dinámica simbólica de su historicidad:

la reutilización de los símbolos bíblicos en

nuestra área cultural reposa, por el contrario,

en una riqueza semántica, en un excedente de

significado, que abre camino a nuevas

reinterpretaciones […] Como la regulación

semántica procede del exceso del potencial de

sentido respecto a su uso y a su función en el

sistema que se da en la sincronía, el tiempo

escondido de los símbolos puede poseer una

doble historicidad: la historicidad de la

tradición que transmite y sedimenta la

interpretación, y la historicidad de la

interpretación que mantiene y renueva la

tradición.

El problema no es la ejecución por razón de

estado del líder indígena, sino la forma elegida de

castigo que indigna en el código simbólico de

vencidos y vencedores. La alteración violenta, no

correspondida, entre sujeto y objeto, compromete

el discurso de conversión, situándonos fuera de la

vida y de la experiencia. Su asimilación al

imaginario requiere una regulación semántica.

El toqui converso es súbdito que marca en su

cuerpo la transustanciación del Caupolicán

indígena en Pedro judeo-cristiano, tronco también

de un nuevo Arauco. Al convertirse por el suplicio

de esta muerte que es el empalamiento de

Caupolicán, símbolo del linaje indígena bautizado

en el Cristo del pueblo chileno, por transposición,

los españoles toman en este contexto la figura de

los romanos como invasores del territorio de la

nueva Judea. La ejecución bárbara del bárbaro,

barbariza al agresor
16
. La “muerte a la turca” que

asocia el empalamiento en el imaginario europeo,

remarca la transformación de un ejército en

16
Empalar en el Tesoro Lexicográfico de Gil y Gaya (1957)

era suplicio que Vittori (1609) atribuye a los turcos y

Covarrubias califica como “género de castigo cruel y

bárbaro”, tal y como aclara Lauer en su edición de La

Araucana ercillana (2020: 248 n57). Es castigo de Lautaro a

los desobedientes (247), “la no pensada muerte ignominiosa”

de Caupolicán en verso de Ercilla, cuya fama se derrama por

la tierra (906).



L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

77Volume 24 | Issue 6 | Compilation 1.0©2024 Great Britain Journals Press

The Creation of Indigenousness as Poetic-Hermaneutic Operation in Lope de Vega’s Auraco Tamed

no-cristiano. Se produce una distinción, nueva

escisión epistémica que ahora afecta al

conquistador desde la imagen del conquistado,

entre la Iglesia como auctoritas y el Imperio como

potestas. El dramaturgo, en línea con las Leyes de

Indias, la escuela de Salamanca de Francisco de

Vitoria y el pronunciamiento jesuita, que son foro

de la mentalidad colectiva hispana, entre la

composición y la publicación de la obra, construye

los ejércitos de un nuevo Imperio, sombra de una

nueva Roma. El ejército extranjero es en el símil el

invasor que mata de una forma brutal ocupando el

reino de Judea, que es el de la Araucanía, donde

los judíos sometidos son los indígenas. Los

soldados españoles son la imagen de las cuatro

legiones que conquistaron el reino de Judá y

tomaron posesión de Jerusalén, donde los

romanos crucificaron a Cristo, y los nuevos

romanos crucifican a un Cristo para los indígenas

del Arauco.

IX. LA CONVERSIÓN DEL CUERPO
INDÍGENA COMO ESCISIÓN

EPISTÉMICA

En la escena culminante del Arauco domado, el

sistema de conquista de la Monarquía hispana ha

sido desbordado por la afectación de un soneto,

máxima figura de expresión del sacrificio de

Caupolicán como el cuerpo indígena que

transporta y efectúa la conversión de un poder

cuya práxis cruenta no se quiso expresar. La

búsqueda de sentido de la oración de Caupolicán

nos regresa a su existencia, y ese movimiento de

nuestra mirada y comprensión se transforma en

hermenéutica. Su misión consistirá en

apropiarnos del sentido que desborda su

presencia y palabra y donde la representación se

encuentra en suspenso. En su finitud y muerte

hay un principio inmanente que da fin a la

formulación de poder material imperial, como

existencia universal que ejecuta el sentido.En

óptica de interpretación de Ricouer (1997: 51),

cuando la vida operante del sujeto deriva en sí

mismo. Del nuevo tronco crucificado, que es

Caupolicán, ramificará en el auto de La Araucana

un árbol de otra vida para la tierra de Arauco.

En el acto tercero, al confrontar en un código

dramático hermenéutico la muerte de Caupolicán

en su orden simbólico, la semántica de su

expresión escatológica permite descubrir el

sentido oculto a través del aparente y resignificar

la barbarie del empalamiento en el símbolo de la

cruz. Nos encontramos ante un soneto singular,

discurso irreductible cuyo peso existencial cautiva

en su comprensión profunda
17
. A partir de su

escucha, nuestra ideología como expectación es

también singularmente revocable, remitificada, y

hasta desmitificada. En el martirio, Caupolicán ha

cambiado su propia realidad existencial por la

realidad y existencia de Dios. Ahora bien, su

discurso es también un discurso crítico sobre la

tradición que lo acoge, puesto que él se mantiene

como salvaje en su ignorancia para hablar con

Dios y de Dios. Nos une además a su propia

vivencia como espectadores, su iluminación es

subyacente a su tradición indígena. En el soneto

hace una reflexión sobre el lenguaje en sí mismo y

se esfuerza por reencontrar el sentido de la

realidad por el lenguaje. Lo cual dará una

importancia capital en la categoría humana e

histórica del personaje al logos que como tal

permite el advenimiento del discurso y la idea de

Dios. La fusión de soles es la metáfora del hallazgo

existencial del logos como yo superior, autor del

ser, lo cual es posible por la simbiosis escénica

empalamiento-crucifixión, donde la pica es arma

y la cruz se asume como pica, la cruz deviene en

arma. Es el Cuerpo de Cristo en el lugar del arma,

en reflexión simbólica de Elaine Scarry (2014:

177):

The weapon becomes the primary sing and

summary of the entire religion precisely

because de entire religion is at its very heart

an alteration in the reading of this sign. The

alteration insists that omnipotence, as well as

more modest forms of power, be reconnected

to the fact of sentience. It is not that the

concept of power is eliminated, and is

certainly not that the idea of suffering is

eliminated: it is that the earlier relation

between them is eliminated. They are no

longer manifestation of each other: one’s

17
La escena de conversión y el soneto reflejan los tres

componentes del esquema de meditación cristocéntrica

jesuita: memoria, entendimiento y voluntad, que Izquierdo

Domingo (2014: 177) ve reflejados en los autos sacramentales

de Lope.



L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

78 Volume 24 | Issue 6 | Compilation 1.0 ©2024 Great Britain Journals Press

The Creation of Indigenousness as Poetic-Hermaneutic Operation in Lope de Vega’s Auraco Tamed

persons pain is not the sign of another´s

power. The greatness of human vulnerability

is not the greatness of divine invulnerability.

They are unrelated and therefore can occur

together: God is both omnipotent and in pain.

Caupolicán literalmente integra la cruz, es enseña

de su praxis y nos une a su propia vivencia por

mistificación. Es la única manera en la que el

lenguaje cultural religioso del cristianismo puede,

en el seno de violencia de una historia precisa del

conflicto araucano, devolver un contexto

sociopolítico particular. Se trata de encontrar en

el esquema dramático de barbarie que nos ha

igualado, una representación mitológica y

misiológica del indígena, sumido en un núcleo

existencial por el lenguaje que concierne a cada

espectador y sin detrimento de la capacidad de

transformar la realidad política y social en la que

se inscribe. Como espectadores nos sentimos

inducidos a inclinarnos ante esta experiencia

religiosa de la que no podemos salir sino

modificados. El indígena-converso hablará en

nosotros, salido de lo más íntimo de nosotros en

el silencio de la expectación, de cómo ese otro es

en el reconocimiento de Dios en sí mismo.

Hay en esta concordancia sincrética de nuestras

miradas una actitud implícita que nos reconoce

como súbditos de la misma realidad, pero

cuestiona igualmente que ese poder sea una

propiedad del dominio exclusivo del sistema

cultural imperial. La Araucanía como territorio

queda abierto al movimiento de interpretación

que necesita dentro de la realidad normativa del

Imperio. Es una nueva Judea que tiene que

encontrar sentido entre los enunciados

dogmáticos de la corona, desde una figura

concreta y una contingencia histórica simbolizada

en la muerte de Caupolicán crístico, su humano

esfuerzo, reflexión y refracción.

Lope tiene el acierto dramático de dar voz a

Caupolicán en el umbral liminar de su

trascendencia, sacando al personaje de la realidad

silente, pétrea, de su estoica heroicidad en el

modelo ercillano. Caupolicán, como sujeto

histórico que expresa su experiencia religiosa

frente a las audiencias (la de los personajes que

interactúan en la escena y la proxémica

estratificadas del corral de comedias), interpola el

fenómeno de la intransigente conquista de Chile

en sus vidas. El cacique cristianizado ha hecho

suyo un lenguaje estructurado y articulado como

mediación donde el sujeto histórico se plantea y

su mundo se muestra. Todo cuanto en él hemos

visto como representativo, se redime en esta

nueva voz esperanzadora. El dios cristiano no es

separable de la persona, analizable como un

aparte, cuerpo-rito y mito tienen que ser

solidarios entre sí. Relaciones, oposiciones y

diferencias se reúnen del dios salvaje al dios

cristiano. En este momento, es también donde la

ritualización de ceremonias indígenas resignifica

su muestra como mera idolatría. En los senados y

juntas de los que Caupolicán fue toqui, quedaron

inscritas en su corporalidad las señas de

representación de la comunidad. Ritualmente

bebió en comunión el cáliz de sangre en la

calavera de Valdivia, símbolo de la codicia,

ofreciendo su fuerza, su sangre, en la purificación

de esa ambición en la tierra que regenta como

cacique. En la transustanciación del dios salvaje al

Dios eterno hay una estructura operante donde

Caupolicán encarna una libertad singular que

irradia y captura como una aprehensión interna a

la diversidad de la expectación. Porque el sentido

de su muerte consciente, nunca será reductible al

sistema que lo mata, no se agota en lo que el

sistema que lo ejecuta muestra de él. Ese poder de

sí mismo se lo da contradictoriamente la

conversión, cuando la represión de su causa tiene

que hacer aparecer y efectuar un sentido en su

corporalidad finita de bárbaro imaginado:

Señor, si yo era bárbaro, no tengo

tanta culpa en no haberos conocido;

ya que me han dicho, lo que os he debido,

sin pies a vuestros pies clavados vengo.

Yo confieso que tarde me prevengo,

pero dicen que estando arrepentido,

debo creer que en este día he nacido;

perdonadme, Señor, si me detengo.

Pasé adorando el sol mis años tristes,

contento de mirar sus rayos de oro,

pero ya sé que vos al sol hicisteis.

Mi edad pasada arrepentido lloro,

¡oh sol, autor del sol! pues luz me distes,



L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

79Volume 24 | Issue 6 | Compilation 1.0©2024 Great Britain Journals Press

The Creation of Indigenousness as Poetic-Hermaneutic Operation in Lope de Vega’s Auraco Tamed

con esa misma vuestro rayo adoro.

(vv. 3051-3064)

En esta apariencia de Caupolicán converso, por

Caupolicán-Cristo, la formalización necesaria no

cierra los caminos de la interpretación, que se

bifurcan en las distintas líneas de personaje, más

acá de la redentora figura nobiliaria del

Gobernador. Rebolledo, con Gualeva y Quidora y

muy especialmente Fresia y Engol, cada uno de

ellos, cumple como Caupolicán una línea de

pensamiento, un papel de mediación en relación

con el sentido posible de esta experiencia, son

cada cual una decisión, actúan como una voluntad

que trabaja para a su vez encarnar el destino. El

destino del Arauco no está cerrado o domado, el

momento de la ejecución como formalización del

Arauco domado detona el de la interpretación: el

poder de conquista ha efectuado su sistemática

culminación de sentido, evolución escénica que

conquista lo inconquistable. Es entonces que las

interpretaciones se lanzan en busca de las

realidades cuya forma exhibe el sistema,

volviendo a lo real y experiencial de donde

emerge, y modelan dos creaciones de Lope que

culminan como escisiones del cuerpo indígena.

Destacan en una Fresia, emergente como una

fiera Laurencia a los ojos de Ruiz Ramón (1993:

66-67), reverso de Andrómaca en su duelo,

infanticida Medea, matriarcado abolido o matriz

cerrada del linaje libre de la nación chilena.

Donde solo queda la venganza de Engol,

espejismo de Lautaro, con la resonancia de todas

sus arengas oídas en los senados mapuches, que

da voz a la incertidumbre del país chileno: “Si hoy

muere tal capitán / cúbrase de luto el sol” (vv.

3016-3017). Fresia y Engol son dos líneas

escindidas del martirio del linaje del cuerpo de

Chile en Caupolicán; cada personaje literalmente

arranca por cada una de las sendas forzadas de un

no-nato Chile, un oráculo de extinción y venganza,

de no-lugar que condena al pueblo mapuche.

X. CONCLUSIÓN

Lope propone una obra que restaure la alteración

violenta que en la corona española de principios

del XVII ya es el Arauco. Desde la dramaturgia se

intenta un método estructural y hermenéutico

sobre la mímesis de la realidad que quiere

presupuestar a todos sus niveles de expectación

“lo indómito” que resiste su discurso, buscando el

camino de una transformación recíproca.

En el Arauco domado el mito literario de

Caupolicán se resemantiza en mito histórico,

donde la dramaturgia, como constructo

historiográfico, actúa en su cuerpo escindido la

revelación simbólica de los conflictos de autoridad

y poder en la cultura de la sangre de la conquista

imperial. El dramaturgo genera en Caupolicán

una visión del indigenismo, donde el espectador

comprende, desde y por la mirada en el último ser

de la conquista, el espejo de la propia

hermeneusis que retóricamente le afecta, para

poder recrear la conquista como virtud y

obligación de la sangre en la confrontación crítica

entre autoridad espiritual y poder político. La

escena final da voz y presencia en su tensión

liminar a todas las escisiones del conflicto que,

dramatizadas como imágenes de la condición

imperial de la conquista, trascienden a la escuela

del espectador, desde la creación de una

comunión posible, de un linaje superior de su

estructura apologética: el de poder crear una

realidad araucana renovada en su voluntad y

actuación a través del sacrificio de la nobleza

misional, resignificante de la palabra. El Cristo

Caupolicán parte el tiempo en dos en el Arauco

domado: antes y después de la muerte del toqui,

en la Araucanía; y la conciencia imperial es otra.

La única militancia con sentido es la voluntad de

la palabra, tal y como es verdaderamente

encarnada en cada personaje final de la obra para

enfrentar poéticamente la finitud. Su esperanza es

el parlamento como modelización de paz que

incluya la ritualización de los otros.

A nivel político, en la celebración de la corona

heredada por Felipe II del fin de fiesta, la alusión

pragmática a la repartición de encomiendas que

tuvo su dato histórico en las así ejecutadas por

Hurtado de Mendoza (constatadas por Oña), se

deja impregnar de las nuevas resignificaciones,

como todo lo que se ofrece a la gloria del monarca

en la conclusión de la obra. Como sabemos, Las

Casas fue encomendero converso, portavoz

emblemático del discurso en favor del indio y las

Fundaciones del vecino Paraguay fueron misiones

de comunidades guaraníes regentadas por los



L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

80 Volume 24 | Issue 6 | Compilation 1.0 ©2024 Great Britain Journals Press

The Creation of Indigenousness as Poetic-Hermaneutic Operation in Lope de Vega’s Auraco Tamed

jesuitas en régimen de encomiendas para el

bienestar de los indígenas, súbditos de la corona

con libertades. La reinterpretación del escenario

judeocristiano está al servicio de la

reinterpretación de las formas y símbolos que

salgan al encuentro de esta conciencia histórica

que mantenga el sustrato araucano de su propia

tradición. La rama de canelo del jesuita Luis de

Valdivia, emblema de la paz en su histórica

misión, quizá nos invite a que la cultura híbrida

desarrollada en el finisterre amerindio, elabore así

su identidad específica. La catarsis del Arauco

domado como tragicomedia, nos obliga a

reconocer la singularidad más allá de la reducción

del otro a sí mismo. Advertimos que con

Caupolicán nunca murió la resiliencia de una

tierra que jamás quiso reconocer su posesión por

la totalidad. El Arauco domado es un horizonte de

promesa escatológica.

BIBLIOGRAFÍA

1. ARELLANO, Ignacio y Frederick A. De Armas

(eds.), Estrategias y conflictos de autoridad y

poder en el teatro del Siglo de Oro, New York

IDEA/IGAS, 2017.

2. ANTONUCCI, Fausta, El salvaje en la

comedia del Siglo de Oro: Historia de un

tema de Lope a Calderón, Pamplona, RILCE

(Universidad de Navarra), 1995.

3. CASTILLO, Moisés, «La honorable muerte de

un bárbaro en Arauco domado de Lope de

Vega», Theatralia, VI (2004), pp. 49-76.

4. CASTILLO, Moisés R., Indios en escena: la

representación del amerindio en el teatro del

Siglo de Oro, West Lafayette, IN, Purdue

University Press, 2009.

5. CONTRERAS O., Constantino, “Arauco en el

imaginario de Lope de Vega”, Alpha, XIX

(2003), pp. 11-32.

6. DIXON, Víctor, “Lope de Vega and America:

The New World and Arauco Tamed”,

Renaissance Studies, VI 3-4 (1992), pp.

249-69.

7. DONOSO, Miguel, “Pedro de Valdivia tres

veces muerto”, Anales de Literatura Chilena,

VII (2006), pp.17-31.

8. ERCILLA, Alonso de, La Araucana, ed. Isaías

Lerner, Madrid, Cátedra, 2005 [1589].

9. FAÚNDEZ CARREREÑO, Rodrigo, Edición

Crítica y Anotación filológica del auto

sacramental «La Araucana», atribuido hasta

la fecha a Lope de Vega, con una nueva

propuesta autorial a nombre de Andrés de

Claramonte, Tesis doctoral, UAB, 2013,

1-06-23, <http://hdl.handle.net/10803/1242

22>.

10. FERNÁNDEZ GARCÍA, Daniel y Guillermo

Gómez Sánchez-Ferrer, “La `Parte XX´:

Historia Editorial” en Lope de Vega, Arauco

domado, ed. J. E. Laplana, en Comedias Parte

XX, ed. Prolope coord. D. Fernández García y

G. Gómez Sánchez-Ferrer, Barcelona, Gredos,

tomo I, 2021, pp.1-99.

11. FERRER VALLS, Teresa, “Lope de Vega y la

dramatización de la materia genealógica (II):

lecturas de la historia», en La teatralización

de la historia en el Siglo de Oro Español,

Actas del III Coloquio del Aula-Biblioteca

Mira de Amescua, ed. R. Castilla Pérez y M.

González Dengra, Granada, Universidad de

Granada, 2001, pp. 13-51.

12. GADAMER, Hans-Georg, Verdad y método,

Salamanca, Sígueme, 2005.

13. GARCÍA HERNÁN, David y Miguel Gómez

Vozmediando (eds.), La cultura de la sangre

en el Siglo de Oro: Entre literatura e historia,

Madrid, Sílex, 2016.

14. GONZÁLEZ DE NÁJERA, Alonso, Desengaño

y reparo de la Guerra del Reino de Chile,

Andrés Bello, Santiago, 1971[1614].

15. IZQUIERDO DOMINGO, Amparo, “La

influencia de la cultura jesuítica en los autos

sacramentales de Lope de Vega”, en “Sapere

aude” Actas del III Congreso Internacional

Jóvenes Investigadores Siglo de Oro, Carlos

Mata Induráin, Adrián J. Sáez, Ana Zúñiga

Lacruz (coord.), JISO, 2013, BIADIG, 2014,

XXIV, pp. 173-180, 14-07-23 <https://hdl.

handle.net/10171/35936>

16. KIRSCHNER, Teresa J., Técnicas de

representación en Lope de Vega, London/

Rochester/New York, Tamesis, 1998.

17. LAPLANA, Enrique, “Prólogo”, en Lope de

Vega, Arauco domado, ed. J. E. Laplana, en

Comedias Parte XX, ed. Prolope, D.

Fernández García y G. Gómez Sánchez-Ferrer



L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

81Volume 24 | Issue 6 | Compilation 1.0©2024 Great Britain Journals Press

The Creation of Indigenousness as Poetic-Hermaneutic Operation in Lope de Vega’s Auraco Tamed

(coord.), Barcelona, Gredos, tomo I, 2021,

pp.611-650.

18. LAUER, A. Robert, “El baño de Caupolicán”,

en El teatro áureo sobre la conquista de Chile,

en Mira de Amescua en Candelero: Actas del

Congreso Internacional sobre Mira de

Amescua y el teatro español del siglo XVII

(Granada, 27-30 octubre 1994, A. de la Granja

y J. A. Martínez Berbel (eds.), Universidad de

Granada, 1996, pp. 291-304.

19. LAUER, A. Robert, “Representación del

canibalismo en las obras teatrales del siglo

áureo sobre la conquista de América”, en

Estudios de teatro español y novohispano.

Asociación Internacional de Teatro Español y

Novohispano de los Siglos de Oro, M.

Romanos, X. González y F. Calvo (eds.),

Buenos Aires, AITENSO Facultad de Filosofía

y Letras Universidad de Buenos Aires, 2005,

pp. 411-18.

20.MATA INDURÁIN, Carlos, “El imaginario

indígena en el Arauco domado de Lope de

Vega”, Taller de Letras, NE I (2012), pp.

229-252.

21. MATA INDURÁIN, Carlos, “Linaje y teatro:

Arauco domado de Lope de Vega como

comedia de propaganda nobiliaria”, en García

Hernán, David y Miguel Gómez Vozmediando

(eds.), La cultura de la sangre en el Siglo de

Oro: Entre literatura e historia, Madrid,

Sílex, 2016, pp. 325-348.

22. OÑA, Pedro de, Arauco domado, ed. J. T.

Medina, Santiago de Chile, Imprenta

Universitaria, 1917 [1569].

23. PAGEAUX, D. H. (1989), “De la imaginería

cultural al imaginario”, en Compendio de

literatura comparada, P. Brunnel e Y. Chevrel

(dirs.), México, Siglo XXI, pp. 101-131.

24. PAZ OBREGÓN, Jimena, “Imaginarios de la

otredad y drásticos remedios para acabar la

guerra de Chile en la obra del soldado A.

González de Nájera (1614)”, en Pueblos

indígenas y extranjeros en la Monarquía

Hispánica: La imagen del otro en tiempos de

guerra (siglos XVI-XIX), González Cruz,

David (ed.), Madrid, Sílex, 2011, pp. 267-282.

25. QUIROZ TAUB, María, Arauco Domado de

Lope de Vega: ética y estética, A Dissertation

Presented to The Faculty of the Graduate

School at the University of Missouri, 2011,

14-03-23,<http://www.arauco.org/SAPEREA

UDE/terraaustralisincognita/historiasdelapat

agonia/araucodomado.html>

26. QUIROZ TAUB, María, “Arauco Domado de

Lope de Vega: Reflexión ética acerca de la

Historia”, Bulletin of the Comediantes, LXIV 1

(2012), pp. 45-58.

27. QUIROZ TAUB, María, “Santo Tomás de

Aquino interpretado en las canciones de La

araucana y Arauco domado de Lope de

Vega”, Bulletin of the Comediantes, LXIX 1

(2017), pp. 73-94, 1-03-23. <https://doi.org/

10.1353/boc.2017.0005>

28. RICOEUR, Paul, “Estructura y hermenéutica”,

en Monográfico: Horizontes del relato:

lecturas y conversaciones con Paul Ricœur,

Gabriel Aranzueque (coord.), Cuaderno Gris

Época III 2 (1997), pp. 49-73.

29. RICOEUR, Paul, Ideología y Utopía, trad.

Alberto L. Bixio, Barcelona: Gedisa, 2001.

30. ROMANOS, Melchora, “La construcción del

personaje de Caupolicán en el teatro del Siglo

de Oro”, Filología, XXVI 1-2 (1993), pp. 183-

204.

31. ROSALES, Diego de, Historia del Reino de

Chile, Flandes indiano, Santiago ed. Andrés

Bello, 1989 [1674].

32. RUANO DE LA HAZA, José María, “Las dudas

de Caupolicán: El Arauco domado de Lope de

Vega”, Theatralia, VI (2004), pp. 31-47.

33. RUIZ-RAMÓN, Francisco, “Introducción:

Visión problemática del descubrimiento y la

conquista”, en América en el teatro clásico

español: Estudios y textos, Pamplona, Eunsa,

1993, pp. 11-72.

34. RUIZ RAMÓN, Francisco, “El héroe

americano en Lope y Tirso: de la guerra de los

hombres a la guerra de los dioses”, en El

mundo del teatro español en su Siglo de Oro:

ensayos dedicados a John E. Varey, J. M.

Ruano de la Haza (ed.), Ottawa, Dovehouse

Editions Canada, 1989 pp. 229-248.

35. SÁNCHEZ ROMERO, Manuel, “La

investigación textual imagológica

contemporánea y su aplicación en el análisis

de obras literarias”, Revista de Filología

Alemana, XIII (2005), pp. 9-28.



L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

82 Volume 24 | Issue 6 | Compilation 1.0 ©2024 Great Britain Journals Press

The Creation of Indigenousness as Poetic-Hermaneutic Operation in Lope de Vega’s Auraco Tamed

36. SCARRY, Elaine, The Body in Pain: The

making and unmaking of the World, Oxford

University Press, 1985.

37. SIMERKA, Barbara, “That the rulers should

sleep without bad dreams”: Anti-Epic

Discourse in La Numancia and Arauco

domado´, Cervantes: Bulletin of the

Cervantes Society of America, Volume XVIII,

Number 1, Spring 1998, 23-68.

38. TILICH, Paul, Teología de la cultura y otros

ensayos, Buenos Aires, Amorrortu editores,

1974.

39. TILICH, Paul, El futuro de las religiones,

Buenos Aires, La Aurora, 1976.

40. VEGA CARPIO, Lope de, Arauco domado, ed.

J. E. Laplana, en Comedias Parte XX, ed.

Prolope coord. D. Fernández García y G.

Gómez Sánchez-Ferrer, Barcelona, Gredos,

tomo I, 2021, pp. 611-831.

41. VEGA CARPIO, Lope de, Arte nuevo de hacer

comedias en este tiempo, ed. A. Carreño, en

Rimas humanas y otros versos, Barcelona,

Crítica, 1998, pp. 545-568.

42. ZAMORA VICENTE, Alonso, Lope de Vega:

su vida y su obra, Madrid, Gredos, 1961.

43. ZAVALA CEPEDA, José Manuel, “Origen y

particularidades de los parlamentos hispano-

mapuches coloniales: entre la traducción

europea de tratados y las formas de

negociación indígenas”, en Pueblos indígenas

y extranjeros en la Monarquía Hispánica: La

imagen del otro en tiempos de guerra (siglos

XVI-XIX), González Cruz, David (ed.),

Madrid, Sílex, 2011, pp. 303-316.

44. ZUGASTI, Miguel, “América y otras alegorías

indianas en el ámbito colonial del siglo XVII:

del arte efímero al teatro”, en La formación de

la cultura virreinal, K. Kohut y S. V. Rose

(eds.), Frankfurt-Madrid, Vervuert- Iberoame

ricana, 2004, pp. 289-331.


