Scan to know paper details and
author's profile

Spiritual Crisis and Architecture. An Analysis from
the Anthropological Structures of the Imaginary

Arq Marco Antonio Lopez Sanchez

ABSTRACT

This essay is a ponderation about the spiritual crisis that the Western world is experiencing, and its
reflection in architecture. The analysis is basically based on the Anthropological Structures of the
Imaginary proposed by the anthropologist Gilbert Durand, to demonstrate how architecture reflects the
patterns of an exacerbated diurnal regime, where the human vital experience, the symbolism and poetics
of space, and the search for meaning and depth, are transgressed by a desire of flight, detachment,
immediacy, artificiality, exposure, appearance and superficiality that disengage and separate individuals
and societies.

Keywords: Architecture, Philosophy, Spiritual crisis, Poetics of Architecture, Gilbert Durand,
Anthropological Structures of the Imaginary, Eranos.

Classification: LCC Code: BL624

Language: English

oy o LJP Copyright ID: 573358
Great Britain Print ISSN: 2515-5786

S ]Ournals PreSS Online ISSN: 2515-5792

London Journal of Research in Humanities and Social Sciences

Volume 23 | Issue 25 | Compilation 1.0 HJ

© 2023. Arg Marco Antonio Lopez Sanchez. This is a research/review paper, distributed under the terms of the Creative Commons
Attribution-Noncom-mercial 4.0 Unported License http://creativecommons..org/licenses/by-nc/4.0/), permitting all noncommercial use,
distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly cited.






Spiritual Crisis and Architecture. An Analysis from
the Anthropological Structures of the Imaginary

Crisis Espiritual y Arquitectura. un Analisis desde las Estructuras Antropologicas del
Imaginario.

Arg Marco Antonio Lopez Sanchez

RESUMEN

El presente ensayo es una reflexion acerca de la
crisis espiritual que vive el mundo occidental y
su reflejo en la arquitectura. El andalisis se
cimienta principalmente sobre las Estructuras
Antropolégicas del Imaginario propuestas por el
antropologo Gilbert Durand, para demostrar
como la arquitectura refleja los patrones de un
régimen de cardcter diurno exacerbado, donde la
experiencia vital humana, el simbolismo y
poética del espacio, y la biisqueda de sentido y
profundidad, se ven transgredidos por un deseo
de fuga, desapego, inmediatez, artificialidad,
exposicion, apariencia y superficialidad, que
desvinculan y separan a los individuos y las
sociedades.

Palabras clave: Arquitectura, filosofia, crisis
espiritual, poética de la arquitectura, Gilbert
Durand,  Estructuras  Antropologicas  del
Imaginario, Circulo de Eranos.

ABSTRACT

This essay is a ponderation about the spiritual
crisis that the Western world is experiencing,
and its reflection in architecture. The analysis is
basically based on the Anthropological
Structures of the Imaginary proposed by the
anthropologist Gilbert Durand, to demonstrate
how architecture reflects the patterns of an
exacerbated diurnal regime, where the human
vital experience, the symbolism and poetics of
space, and the search for meaning and depth, are
transgressed by a desire of flight, detachment,
immediacy, artificiality, exposure, appearance
and superficiality that disengage and separate
individuals and societies.

© 2023 Great Britain Journals Press

Keywords. Architecture, Philosophy, Spiritual
crisis, Poetics of Architecture, Gilbert Durand,
Anthropological Structures of the Imaginary,
Eranos.

l. INTRODUCCION

El mundo occidental atraviesa por una -crisis
existencial que ha sido sefialada por gran ntimero
de pensadores. Dentro de esta corriente, un grupo
fundamental ha sido el Circulo de Eranos, reunido
desde 1933 y hasta la fecha, anualmente, bajo el
abrigo calido de los alpes suizos y su lago mayor,
en la pequena localidad de Ascona. La presente
reflexion se sostiene principal aunque no
definitivamente, sobre las  denominadas
Estructuras Antropoldgicas del Imaginario, que el
antropologo Gilbert Durand, miembro del Circulo
de Eranos, desarroll6 en su obra homénima'. No
tenemos espacio suficiente para detenernos a
explicar a detalle esta obra magistral; basten tan
sb6lo unas lineas explicativas para el lector que
desconozca el pensamiento de Durand,
invitdndole a la lectura del texto original que,
valga decirlo, resulta indispensable para cualquier
investigacion actual respecto del simbolismo de
las iméagenes.

Gilbert Durand, siguiendo a Vladimir Betcherev,
postula que existe una estrecha concomitancia
entre los centros nerviosos, la gestualidad y las
imagenes  simbélicas o arquetipales de la
humanidad. Tres gestos dominantes regulan la
formacion de imagenes: la dominante de posicion,
la digestiva y la copulativa. Estas dominantes

' Durand, Gilbert. Las estructuras antropolégicas del
imaginario. FCE, México. 2012.

Volume 23 [Issue25 | Compilation 1.0

London Journal of Research in Humanities and Social Sciences



https://journalspress.com/wp-admin/post.php?post=97838&action=edit
https://journalspress.com/wp-admin/post.php?post=97838&action=edit

London Journal of Research in Humanities and Social Sciences

corporales quedan asociadas a tres estructuras
fundamentales —esquizomorfas, misticas y
sintéticas— que se ordenan finalmente en los dos
grandes regimenes del imaginario: diurno y
nocturno. En el primero de ellos quedan
establecidas las estructuras esquizomorfas. Aqui,
todo trabaja bajo la légica del antagonismo
distanciante y la antitesis divisora. El principio
operante es la exclusion y contradiccion. Los
mitos cosmogonicos muestran una creacion
universal en la que el orden solo es posible por el
caos que le precede como antagonismo, y la luz
divina viene a disipar de una vez y para siempre,
las tinieblas primigenias. Serd aqui donde el
héroe diurno despedace o someta al monstruo
nocturno, casi siempre bajo la forma de serpiente
o dragon terrible y devastador. El régimen diurno
se opondra al tiempo y el cambio, por
considerarles un peligro existencial. Aqui, cambio
es sinbnimo de muerte, razon por la cual sera
preferible siempre un escenario donde la
estabilidad, el reposo, la claridad, la simetria y la
univocidad dicten las reglas. Finalmente, aunque
la gestualidad dominante de este régimen sera la
postural, ello no significa que toda imagen que
refiera a una posicion corporal forme parte del
régimen. Lo que se manifiesta aqui es la
verticalidad, la rectitud, la ereccion y elevamiento,
la exaltacion, purificacion y fuga del mundo hacia
las cimas impolutas y llenas de claridad, libres de
toda macula asociada a la materialidad y
corruptibilidad del mundo. Por supuesto, todo
pensamiento gnostico y maniqueo cabria aqui
perfectamente. A esta verticalidad centrifuga se
integran como complemento las  imagenes
especulares y de manipulacion. No olvidemos que
paralelo al erguimiento de la especie humana
vino también el uso de las extremidades que
quedaron libres para manipular los objetos. Desde
entonces, la mano creb una soélida conexién con la
mirada; una mirada nueva, situada en un cuerpo
erguido, capaz de ver mucho maés alla, hacia el
horizonte despejado y el cielo por encima del
mundo. Por esta razdén, vision, manipulaciéon y
verticalidad quedaran fuertemente asociadas en
nuestro imaginario creador del régimen diurno.

Queda claro entonces el tinte
masculino y heroico que se asocia con

patriarcal,
este

régimen. Es el macho alfa el que protege y da la
cara por el resto, a semejanza del guerrero
platonico y su virtud de andreia o valentia,
consistente en conservar su lugar, su firmeza y su
postura pese a cualquier -circunstancia, sin
retroceder ante ningtn temor, dolor o deseo. La
valentia consiste en imponerse, erguirse frente al
mundo para defender a los suyos. La voluntad del
guerrero debe ser firme, inamovible, sin
doblegarse ante nada. Notense los tintes
perfectamente diurnos y posturales del guerrero
platonico. Claro esta que cuando este régimen
termina dominando de manera desmedida la
psique individual o colectiva —como sucedié en
occidente— se produce un desbalance que lleva
directo al dogmatismo, autoritarismo,
despotismo, colonialismo, desprestigio de Ila
otredad, anhelo de sometimiento y consumo
voraz del entorno y el medioambiente. No por
casualidad hemos entrado de lleno en una nueva
era geoldgica, denominada antropoceno y
caracterizada precisamente por el impacto
negativo de la humanidad sobre el planeta, de
caracter irreversible.

Hasta aqui con la explicacion del régimen diurno.
Pasemos brevemente a senalar los rasgos
esenciales de esa otra actitud imaginativa que, en
palabras de Durand “capta las fuerzas vitales del
devenir... incorpora la movilidad del tiempo... y
las tranquilizadoras imagenes de los ciclos
naturales™. El régimen nocturno no concibe el
mundo desde la contrariedad sino desde la
concordancia e integracion. Aqui encontraran
albergue las dominantes digestiva y copulativa, de
caracter centripeto, siempre alrededor de un
centro capaz de reunir lo disperso. Si el régimen
diurno fue discriminativo, este sera asimilativo. Si
el primero esta atravesado por la categoria del
conatus —apetito, voluntad o inclinaci6on innata
por permanecer existiendo como individuo—, el
régimen nocturno tendera a inclinarse por la
participacion con el todo. La dominante digestiva
agrupara toda imagen de encastre, proteccion,
enroscamiento, profundidad, repliegue e
interioridad. A la verticalidad y rectitud diurna se
contraponen las formas sinuosas de la naturaleza,

? Durand, Op cit. Pag 199

Spiritual Crisis and Architecture. An Analysis from the Anthropological Structures of the Imaginary

Volume 23 |Issue 25 |Compilation 1.0

© 2023 Great Britain Journals Press



el vaivén de las aguas, los laberintos y meandros
que guardan en su centro un tesoro inviolable.
Las estructuras misticas, de caracter digestivo,
haran de la contradiccion diurna una conjuncion
en la que los opuestos desaparecen para
integrarse en una unidad, coincidentia
oppositorum de la que tanto habla Eliade o Jung,
entre muchos otros. Se vuelve evidente que este
régimen sea de caracter femenino, no sélo por su
dominante digestiva y sus imagenes ondulantes y
serpenteadas sino también por aquella otra
dominante, copulativa o sintética, en la que todo
antagonismo queda resuelto no por la integraciéon
de los opuestos, como sucedi6 en las estructuras
misticas, sino por el didlogo de las tensiones en
una diacronia y sincronia que deja escuchar las
voces antes en conflicto, ahora en armonia. “La
sintesis no es una unificacién como la mistica; no
apunta a la confusion de los términos sino a la
coherencia que salvaguarda las distinciones y
oposiciones™.

El régimen nocturno, entonces, lejos de dar la
espalda al mundo se vuelve hacia él, y lejos de
mirarlo so6lo desde la distancia, conjuga los
sentidos en una experiencia sinestésica,
desbordante de sentido y significados. Aqui traigo
al antropdlogo David Le Breton y su deliciosa
obra El sabor del mundo, en la que nos recuerda
esa capacidad polivalente y sinestésica del cuerpo
humano, punto de reunion en el que todo
confluye y se mezcla. “Nuestras experiencias
sensoriales son los afluentes que se arrojan al
mismo rio que es la sensibilidad de un individuo
nunca en reposo, solicitado por la incandescencia
del mundo que le rodea... los sentidos se relevan,
se mezclan, remiten a una memoria, a una
experiencia que toma al hombre en su integridad
para dar consistencia al mundo... la percepciéon
no es una suma de datos sino una aprehension
global del mundo que reclama a cada instante al
conjunto de los sentidos™.

3 Durand, Op cit. Pag 358
4 Le Breton, David. El sabor del mundo. Una antropologia de
los sentidos. Ediciones Nueva Vision, Buenos Aires. 2007.

Pag 45

Ahora bien, las imagenes del régimen nocturno
son consideradas por Durand como simbolos de
la inversion ¢Inversion de qué? Precisamente, de
la visi6on diurna del tiempo. Podemos pensar en el
régimen nocturno como la eufemizacion de las
figuras del caos contra las que lucha el régimen
diurno, a saber: nictomorfas, catamorfas y
teriomorfas. El estudio que vamos a realizar ahora
estd organizado precisamente por estas figuras
del caos. Veremos en primera instancia como
lucha el régimen diurno contra la nictomorfia o
tinieblas  aterrantes, proponiendo siempre
imagenes de claridad y  luminosidad
esclarecedora, poniendo todo a la vista,
eliminando cualquier recoveco en el que puedan
ocultarse fantasmas irracionales o
incomprensibles para la razén, que prefiere
mejor, todo meticulosamente ordenado en un
lugar visible. Luego vendra la negacién
catamorfica bajo el sello de la ascension en todas
sus formas, no s6lo geométricas o espaciales sino
también soteriologicas, con el deseo de trascender
este mundo material, corruptible y finito, para
acceder mejor a cimas nirvanicas, alejadas de
toda historia, arraigo y memoria samsarica.
Finalmente, estudiaremos el teriomorfismo
desgarrador que busca siempre separar y tomar
distancias racionales ante el furor patolégico. A
cada una de estas figuras del caos, rectoras del
régimen diurno, habremos de enfrentar sus
contrapartes del régimen nocturno. Pero quiza se
pregunte el lector écomo se conectan la filosofia y
el simbolismo de las imagenes, con los espacios y
la arquitectura construida en occidente?
Empezaremos ahora a analizar estas inquietudes.

Il. EL REGIMEN DIURNO ESPECULAR O LA
MIRADA DE LA GORGONA

Tomas apostol viviria feliz en Occidente; habria
sido un lider de opinion indiscutible o un jerarca
perpetuado por decision popular unanime. Ver
para creer es una frase que define muy bien
nuestra realidad, desde el origen de la
modernidad a finales del medioevo y comienzos
del Renacimiento. La vista ha sido desde
entonces el sentido privilegiado de Occidente, la
hegemonia universal.

Spiritual Crisis and Architecture. An Analysis from the Anthropological Structures of the Imaginary

© 2023 Great Britain Journals Press

Volume 23 |Issue 25 |Compilation 1.0

London Journal of Research in Humanities and Social Sciences




London Journal of Research in Humanities and Social Sciences

La lectura por ejemplo, por completo asociada al
oido durante toda la antigiiedad y Edad Media,
paso6 a ser propiedad de lo visual. La musica, con
el desarrollo de la notaciéon tardomedieval, dejo
poco a poco de memorizarse y las tonalidades
fueron lentamente encasillindose en una
frecuencia absoluta, fija, inalterable, donde el
color microtonal, los melismas y variaciones
polivalentes del canto se perdieron. El nacimiento
de la perspectiva renacentista es quiza el mejor
ejemplo de la transformaciéon visual que sucede
en occidente, donde la realidad termina por
enmarcarse en una ventana matematizada, en la
que el rigor compositivo no permite que nada se
salga de su sitio. Es un orden casi militar, o peor
aun, medusino, que petrifica el movimiento
variopinto y la sensualidad afectiva de la vida. Es
aqui cuando finalmente, los artistas logran una
composicion geométrica  “correcta” (a ojos
diurnos), llevando la fuga visual hacia un punto
preciso, inico, matematico. El arte anterior al
quattrocento no logra llevar la convergencia de
lineas hacia un horizonte, y menos ain hacia un
punto Gnico, centro unitario perfecto. Panofsky
estudia muy bien este cambio de vision y nos dice:
“En el Renacimiento, el espacio psicofisiologico
se transforma en espacio matematico... un espacio
sistematico que vuelve mesurable el mundo... El
pavimento de baldosas es el primer ejemplo de
un sistema de coordenadas en un espacio
sistematico... E1 Renacimiento habia conseguido
racionalizar totalmente en el plano matematico la
imagen del espacio... La perspectiva moderna
puede ser considerada como el triunfo del
objetivante y distanciante sentido de la realidad...
es un orden, pero de apariencia visuales™. Otro
estudioso del espacio y las imagenes, el
antropélogo Edward Hall, advierte que “una de
las incongruencias del Renacimiento fue
considerar el espacio estatico, organizando todos
los elementos observados, desde un punto de
vista; tratar el espacio tridimensional como
fotografia bidimensional y sin tiempo... El ojo
inmovil aplana todo lo que ve. La perspectiva

5 Panofsky, Erwin. La perspectiva como forma simbdlica.
Tusquets Editores. México. 2010. Pag 14, 31,3946, 49, 53. El
subrayado es mio.

renacentista nos relaciona con el espacio de
manera rigida, matematica y univoca”. Gaston
Bachelard se pregunta a este respecto épor qué
hablamos de enriquecer una imagen, cuando la
cristalizamos en la perfeccion geométrica?’
Finalmente, abonando sobre lo mismo, quisiera
recordar a Aby Warburg, otro gran investigador
de las iméagenes y del Renacimiento. El
hamburgués propone tres formas de construccion
de imagenes, relacionadas con el devenir de la
humanidad. Para Warburg, la evolucion de las
imagenes puede resumirse en su lema Ad
Sphaeram per monstra. Se trata basicamente del
paso desde los impulsos irracionales, cargados de
pathos puro, identificados con lo monstruoso,
hacia el orden, los actos volitivos y la
construccion de la memoria por medio del poder
de nuestra imaginacion creadora, misma que nos
lleva a consumar la sophrosyne, estado de calma
y moderacion muy apolineo, completamente
opuesto al desenfrenado caracter dionisiaco
primordial. El movimiento de Warburg, desde el
pathos monstruoso hacia el orden y la
sophrosyne, se podria entender como una especie
de trayecto antropologico, a la manera de Durand,
en el que en un  primer momento, el sujeto
participa de lleno con el misterio del mundo que
le rodea, para después, alejarse del mismo. El
primer momento es una participation mystique,
evocadora de Lévy-Bruhl, donde no existe
distancia entre el sujeto y el objeto que percibe.
Hay una empatia total, una inclinacién profunda
hacia la integracién con la otredad, cargada
también de mysterium tremendum et fascinans®.
Este primer momento esta cargado con intensas
pulsiones afectivo emocionales, “furor
fébico-pasional” que provoca imégenes y gestos
llenos de expresion y movimiento acelerado. El
afectado por ellas es conducido hacia un raptus
inferos, ctbnico, catartico y explosivo. El régimen
diurno, como seguramente ya se adiviné, luchara
ferozmente para aquietar y controlar estos
impulsos, utilizando para ello la segunda forma de

5 Hall, Edward. La dimensién oculta. Siglo XXI. 2021.
México. P 108. 7

7 Bachelard, Gaston. La poética del espacio. FCE, 1975,

Meéxico.Pag. Pag 274

8 Para ampliar en este concepto, se sugiere lalectura dela

obra clésica: Otto, R. Lo santo. Lo racional y lo irracional en
la idea de Dios. Alianza Editorial. 2012. Madrid

Spiritual Crisis and Architecture. An Analysis from the Anthropological Structures of the Imaginary

Volume 23 |Issue 25 |Compilation 1.0

© 2023 Great Britain Journals Press



construccion de imagenes. Aqui, la integracion se
suprime por medio de una distancia que separa
por completo al sujeto del objeto. Esta es la
percepcion racional y cientifica del mundo, en la
que todo el afecto emocional, pasional e imaginal,
queda erradicado. “Se genera una distancia
completamente consciente entre el individuo y el
objeto y con ello, lo que se percibe deviene signo;
su funcion es simplemente denominativa o
descriptiva... El individuo se independiza
animicamente del poder de la imagen o de la
fuerza con la que se relaciona.’ Esta creacion
consciente de una distancia entre uno mismoy el
mundo exterior, puede considerarse un acto
fundador de civilizacion humana™®. Esto es
precisamente de lo que se encarga el régimen
diurno de la imagen; Warburg y Durand vibran en
simpatia.

Vemos entonces cémo la hegemonia visual que
adopta occidente encierra la realidad en ventanas
matematizadas o cajas conceptuales donde las
cosas quedan definidas y nombradas de forma
precisa, sin lugar a ambigiiedades de ningtn tipo.
Es una vision racional y cientificista que, debemos
senalar, no estamos juzgando ni demeritando de
ninguna manera. El desarrollo y evolucién de
nuestra facultad analitica y de abstraccion fue en
gran medida lo que nos constituy6 como especie y
nos permitié sobrevivir en medio de un mundo
adverso. Esta facultad de la consciencia fue
también la que nos permiti6 salir de
dogmatismos ignorantes y comenzar la carrera del
progreso tecnologico que nos ha dotado de
innumerables beneficios y nos ha llevado a
alcanzar avances  cientificos y tecnolégicos
sorprendentes. Se trata de una mirada precisa en
grado superlativo, que busca y encuentra la
particula de dios, que secciona y mide el tiempo
con relojes atémicos tan perfectos que desfasarse
un segundo les tomaria 52 millones de afos y la
ciencia se apura para tener pronto una maquina
en la que el desfase tome 32,000 millones de
anos. No lo sé, pero me parece que a este paso, la

? Warburg, Aby. El Atlas Mnemosine. Vol II. IIE,

UNAM.2012. México. Pag. 24,28
10 Warburg, Aby. El Atlas Mnemosine. Vol I. IIE,
UNAM.2012. México. Pag. 27

vida en este planeta terminaria mucho antes que
ese fabuloso reloj, maravilla de occidente, pueda
atrasarse una milésima de segundo. Esta mirada
busca también con cierta ansiedad un cero
absoluto que detenga por completo el
movimiento del mundo y sus particulas, que logre
la tan anhelada simetria perfecta en la que todo
estd perfectamente establecido en el lugar que le
corresponde, quieto y sin pérdida de energia. Esto
mismo fue lo que logro la perspectiva
renacentista hace més de 500 anos. Eso, en un
laboratorio cientifico, puede ser muy provechoso,
pero en la cotidianidad de la vida y en la psique de
los individuos, provoca concepciones del mundo
en las que no hay espacio para la diversidad. Para
esta mente, las analogias son imposibles y con
ello, la consciencia se priva de la posibilidad de
compararse o reflejarse en la otredad, cerrandose
en una manera de ser unica, definitiva e
inalterable. Es aqui donde radica buena parte de
la neurosis del mundo occidental y salir de ella
solo es posible si adaptamos una manera distinta
de ver el mundo, opuesta a lo que nos ha
heredado y adoctrinado el pensamiento occidental
durante cientos de afios, bajo una visiéon
claramente racional, fuera de la fe, y no estoy
hablando de religion en ningtn caso. Una visién
egocéntrica, en la que el sujeto soberano se
acomoda frente a la ventana para observar y
juzgar el mundo seglin su propio punto de vista,
cosificandolo y suspendiendo el tiempo, el deseo y
el encuentro con la otredad. Esta mirada
occidental tiene otra particularidad perversa:
funciona muy bien a las formas de gobierno como
medio de vigilancia social. Creo que ya lo dijo
hace muchos anos Foucault, la vigilancia esta
completamente ligada al espectaculo que tanto
asombra a occidente. Estamos ante una mirada
permanente, que no parpadea ni un instante, un
ojo que todo lo ve a través de sus cctvs y redes
sociales, y que con gusto castigaria a cualquiera
que rompa las reglas impuestas por el capitalismo
y materialismo imperantes.

Considero entonces muy importante recalcar que
la critica que se hace ahora no es al régimen
diurno en si mismo sino a la desmedida
inclinacion que occidente adopt6 por el mismo,
devaluando con ello cualquier forma de

Spiritual Crisis and Architecture. An Analysis from the Anthropological Structures of the Imaginary

© 2023 Great Britain Journals Press

Volume 23 [Issue25 | Compilation 1.0

London Journal of Research in Humanities and Social Sciences




London Journal of Research in Humanities and Social Sciences

conocimiento que no se apegara a los criterios
racionales. El supuesto fundamental de la
modernidad fue la omnipotencia de la ciencia,
como Unica forma valida de explicaciéon de la
realidad. A partir de aqui, ya nos lo dijo Durand,
el imaginario sera visto como “la loca de la casa”;
el mito se identificara con la mentira; el primitivo
con la ignorancia y supersticion, la magia y la
religion con la barbarie o inmadurez intelectual de
una etapa oscura y primitiva en la consciencia de
la humanidad. Con la llegada de la modernidad,
el orden universal que hasta entonces sostenia el
mundo se viene abajo. La vision neoplatonica que
integra al individuo con la naturaleza y su
creador, pasa a ser absorbida por la posibilidad y
la particularidad nominalistas, en las que el ser
humano queda puesto en el mundo como
substancia ajena, separado de su entorno y de sus
dioses y enemistado con ellos, siempre pendiente
de todo aquello que le amenace o atemorice. Un
hombre contingente, que no tiene consciencia de
unidad ni consciencia de cosmos, abre los ojos.
Bajo esta logica, muy pronto vendra Hobbes a
pedir prestada la frase de Plauto y definir al
hombre como lobo del hombre.

Pasemos al analisis de la arquitectura llevando
con nosotros todo lo expuesto hasta ahora para
comprender mejor los espacios habitables.
Recurriré fundamentalmente a la obra escrita del
arquitecto finlandés Juhani Pallasmaa como
referencia y apoyo a lo que vamos a exponer
ahora. Pallasmaa comienza una de sus obras
clave, Los ojos de la piel", acusando en la
enseflanza y experiencia de la arquitectura, la
presencia de un ocularcentrismo. Una vision de
caracter nitido y enfocado, muy apegada al
régimen diurno de la imagen en Durand y al
cambio de vision con que da inicio la modernidad.
Pallasmaa comenta respecto de esta vision,
“nuestras magnificas, multisensoriales,
simultdneas y sincronicas capacidades de

™ Pallasmaa, Juhani. Los ojos de la piel. La arquitectura y
los sentidos. GG. Barcelona. 2021. Pag 14.

919

imaginacion quedan rotundamente aplanadas™=.
El proceso de disefio y concepciéon de la
arquitectura se vuelve visual-pasivo: viaje
retiniano. Esta forma de vision enfrenta al sujeto
con el mundo y lo expulsa del mismo,
convirtiéndolo en mero espectador. A esta mirada,
Pallasmaa  antepone  otra, periférica y
desenfocada, que lejos de distanciar envuelve e
integra al sujeto con el espacio. Apoyado en la
obra clave de Anton Ehrenzweig®, el arquitecto
insiste en que la experiencia del mundo esta
modulada por el imaginario haptico inconsciente,
mucho mas que por la visiéon nitida-racional con
la que disefiamos los espacios. Pallasmaa se apoya
también en el filésofo norteamericano David
Michael Levin, sefialando que “necesitamos
examinar de manera critica y urgente el caracter
de la vista que domina nuestro mundo; un
diagnostico de la patologia psicoldgica de la vision
cotidiana, y un entendimiento critico de nosotros
mismos como seres visionarios... la voluntad de
poder en la visibn es muy fuerte. Existe una
tendencia muy soélida a captar, fijar, cosificar y
totalizar; una tendencia a dominar, asegurar y
controlar™4. Juhani entreteje en su obra una
critica tenaz a la tendencia ocularcentrista. Escojo
algunas hebras del tejido del finlandés, que
aterrizan en los pormenores que esto provoca en
la arquitectura:

“La  inhumanidad de la  arquitectura
contemporanea  puede  entenderse como
consecuencia de una negligencia del cuerpo y los
sentidos, asi como un desequilibrio de nuestro
sistema sensorial... El dominio del ojo tiende a
empujarnos hacia el distanciamiento, el
aislamiento y la exterioridad. Sin duda, el arte del
ojo ha producido edificios imponentes y
asombrosos, pero no ha facilitado el arraigo
humano en el mundo... El proyecto moderno ha
albergado al ojo y el intelecto pero ha dejado sin
hogar al resto del cuerpo, a nuestros recuerdos,
suefios e imaginacion®... Nuestra sociedad se
caracteriza por un crecimiento canceroso de la

2Pallasmaa. Op cit. Pag 14.

3 Ehrenzweig, Anton. The hidden order of art. A Study in
the Psychology of Artistic Imagination. University of
California Press. 1995. Los Angeles.

4 Pallasmaa. Op cit. Pag 22

'8 Pallasmaa. Op cit. Pag 23

Spiritual Crisis and Architecture. An Analysis from the Anthropological Structures of the Imaginary

n Volume 23 |Issue 25 |Compilation 1.0

© 2023 Great Britain Journals Press



vista, midiéndolo todo por su capacidad de
mostrar o ser mostrado. La propagacion de la
superficial imagineria arquitecténica, carente de
cualquier sentido de materialidad y de empatia,
forma claramente parte de este proceso... En los
ultimos afios ha predominado un tipo de
arquitectura que apunta hacia una imagen visual
llamativa; se ha adoptado la estrategia psicologica
de la persuasion instantanea. Los edificios se han
transformado en productos imagen, separados de
la profundidad existencial. Hay una obsesion por
la apariencia superficial”... Los edificios pierden
plasticidad y se aislan en el terreno frio y distante
de la visi6on®... Los materiales actuales, como el
vidrio pulido y transparente, los metales
esmaltados, los plésticos sintéticos, tienden a
ofrecer al ojo superficies implacables, sin expresar
su esencia ni su edad. Los edificios aspiran a una
perfeccion eternamente joven; hay un miedo a las
senales de desgaste, en estrecha relacion con
nuestro miedo a la muerte®...

Marchamos hacia un distanciamiento, una
desensualizacion y deserotizacion
escalofriantes®... La  arquitectura se ha

distanciado de los contenidos miticos originalesy
se ha vaciado de todo significado. Solo queda el
deseo de estetizacion. En el mundo obscenamente
materialista de hoy, la esencia poética de la
arquitectura estd amenazada®... Las casas
contemporaneas son tan alienantes porque no
contienen secretos. Su estructura y contenido se
perciben de un solo vistazo”™?... Las obras
asombran pero carecen de la capacidad de
conmovernos porque Su expresion  esta
desprovista de los fundamentos existenciales de la
experiencia arquitecténica®...

'6 pallasmaa. Op cit. Pag 28

7 Pallasmaa. Op cit. Pag 34

'8 Pallasmaa. Op cit. Pag 34

' Pallasmaa. Op cit. Pag 37

2 Pallasmaa. Op cit. Pag 38

ZPallasmaa, Juhani. Habitar. GG. Barcelona. 2019. Pag 9
22 Pallasmaa. Habitar. Pag 31

2 Pallasmaa. Habitar. Pag 105

Todo esto puede verse muy bien en infinidad de
ejemplos de arquitectura contemporanea; basta
buscar un poco en internet y de inmediato
apareceran los sitios de arquitectos mostrando en
sus obras la blancura uniforme, la transparencia,
apertura, nitidez y pulcritud en todo su esplendor.
La arquitectura como espectaculo visual,
perspicaz y asombroso. No es que los resultados
volumétricos o disefios carezcan de estudio,
belleza o detalle; todo lo contrario, son precisos,
meticulosamente estudiados y muchos de ellos
muy bien logrados en términos estéticos y
funcionales. No por nada se le atribuye
erroneamente a Mies van der Rohe la famosa
frase de Flaubert “Dios esta en los detalles”. Pero
mas alla de esta extraordinaria fachada y hermosa
apariencia visual, queda oculta en el fondo de
esta arquitectura, sélo perceptible por la mirada
que va mas allda de la superficie, toda una
alienacion, un desarraigo, un deseo de
trascendencia por negacion de la materialidad y
el tiempo, un vacio existencial y de significado,
una frialdad de temperamento que nos hace
insensibles a la adversidad del vecino o del
hermano. Todo ello jugando a favor de la Medusa
y su mirada petrificante, transformando al ser
humano en una criatura incapaz de conmoverse,
es decir, un ser sin alma.

ll. EL REGIMEN DIURNO POSTURAL O LA
CONQUISTA DEL ESPACIO

Ya no hay territorios en este planeta que queden
libres de escrutinio y dominaciéon diurna. La
conquista debe trascender fronteras y para la
visién occidental, resulta més interesante escapar
al espacio interestelar y las esferas celestes que
adentrarse en las profundidades y misterios del
océano. Le parece mejor expulsar cohetes mas
alla de la estratosfera que sumergirse en las aguas
cadticas y abismales que tanto temor provocan al
pensamiento racional especular. Este temor a la
oscuridad es primigenio. Nos dice Durand que la
noche y las tinieblas generan un miedo arcaico,
junto con angustia, tristeza y abatimiento,

Spiritual Crisis and Architecture. An Analysis from the Anthropological Structures of the Imaginary

© 2023 Great Britain Journals Press

Volume 23 [Issue25 | Compilation 1.0

London Journal of Research in Humanities and Social Sciences




London Journal of Research in Humanities and Social Sciences

producto de que “todo puede venirse abajo”. No
solo eso, la cualidad tenebrosa de esconderlo todo
al escrutinio de la vista, la hace espacio perfecto
para que la locura y el caos, los demonios y
monstruos, aniden en ella. La oscuridad causa
rechazo porque se asocia a la ignorancia. El
régimen diurno se opone a la oscuridad debido a
su caracter irracional, indescifrable por la razon.
Lo dice magistralmente Rudolf Otto en su obra
clasica, Lo Santo: “por debajo de la esfera
racional, de desnuda claridad, yace una oscura
profundidad a la que no llegan los conceptos...
que permanece en la irremisible oscuridad de la
experiencia inconcebible, puramente sentimental
e irracional”. Vemos aqui uno de los porqués del
desarraigo del régimen diurno, siempre en fuga y
conflicto con la profundidad y el misterio,
tratando de negar el pasado y la historia, aquello
que esta por detras y no puede verse, para mejor
trascender en el futuro lineal, siempre por
delante, siempre a la vista. Toda esta serie de
imégenes de oscuridad podrian hacernos pensar
que seguimos en el estudio del régimen diurno en
su cualidad especular. Sin embargo, como dijimos
ya en la introduccion, la verticalidad postural
estara siempre ligada con la manipulacién vy la
vision extendida hacia el horizonte y el
firmamento. Asi, el deseo por conquistar el
espacio es postural en su verticalidad fugaz y
trascendental, pero la profundidad impenetrable
del océano es también postural, en el sentido de
enroscamiento y descenso hacia el abismo
insondable. Posturalmente, a la vertical se le
contrapone la  espiral. Las  tinieblas,
posturalmente  hablando, denotan siempre
ocultamiento protector y laberintos retorcidos
cargados de misterio. Estos gestos posturales se
acusan bien en los ritos del trazado del templo en
el antiguo Egipto, donde el arquitecto extiende la
cuerda que permanecia enmarafiada en el huso,
creando con ello el perimetro o trazo delimitador
de la futura morada de la divinidad. Lo curvo y
enroscado da paso a lo lineal y rectificado,
revelando con ello la forma cosmogobnica que
gobierna sobre el caos. Lo mismo sucede con los

24 Otto, R. Lo santo. Lo racional y lo irracional en la idea de
Dios. Alianza Editorial. 2012. Madrid. Pag 8

papiros, rollos y pergaminos de la antigiiedad y el
medioevo, donde el gesto de abrirlos, extenderlos
o desenrollarlos equivale a wuna nueva
cosmogonia, conocimiento, claridad y misterio
desvelado. El rabino abre los rollos de la Torah
para dar paso al logos o recitamiento de la
palabra sagrada. Es el triunfo sobre las tinieblas y
el enroscamiento laberintico.

Asi, lo que parece especular en principio es
también postural; la verticalidad y rectificacion
triunfando sobre los meandros y las
profundidades abismales.

Al respecto dice Durand: “la verticalidad, la
ascension, la elevacion, la conquista de los cielos,
todo ello es un deseo de evasion. “Llegué al cielo,
soy inmortal”... Toda elevacidon es isomorfa de
una purificacién... los simbolos ascensionales
hablan acerca de la conquista de una potencia
perdida”#5*5. Por supuesto, potencia aqui equivale
a virilidad: mostrarse ante los demas,
protagonizar, erguirse para imponerse Yy
atemorizar al mas débil. No hace falta profundizar
mucho para encontrar en toda urbe occidental
contemporanea, exhibiéndose cual pavorreales,
una nutrida gama de estructuras itifalicas diurno
posturales. En una nueva forma de conquista
espacial, las naciones se agitan en lucha constante
por demostrar quien lo tiene mas grande... me
refiero claro est4, al edificio. Pero el problema de
la verticalidad occidental no es estético sino
funcional. En un mundo sobrepoblado, trae
consigo un aumento considerable en la densidad
poblacional, y ello a su vez significa un
consecuente devalu6 medioambiental y de calidad
de vida. Para el antrop6logo Edward Hall*, lo
que se hace en la vivienda vertical de occidente
equivale a transformarnos en gallinas o cerdos,
pues se siguen al pie de la letra los mismos
criterios de apinamiento social en las torres
habitacionales como en las granjas de cultivo. La
Unica precaucion a tener para que no se maten
unos a otros es ponerlos en cajas o
departamentos, uno encima del otro, estibando
tantos como se desee, en bien de la economia
capitalista. Hall advierte que las consecuencias de

# Durand, Gilbert. Op. Cit. Pag 132y ss
% Hall. Op Cit.

Spiritual Crisis and Architecture. An Analysis from the Anthropological Structures of the Imaginary

n Volume 23 |Issue 25 |Compilation 1.0

© 2023 Great Britain Journals Press



esta planeacion urbana son devastadoras y no se
manifiestan sino hasta que es demasiado tarde. El
individuo queda idiotizado por privacion
sensorial y crece de forma exponencial el estrés y
la tensién del entorno. En una sociedad de este
tipo, los nacimientos se minimizan y las muertes
se potencializan. Menos de 10m2 por habitante se

traducen en duplicar la patologia social,
enfermedades, delitos y violencia intra y
extramuros.

Quiza el mejor ejemplo visual de esta barbarie
diurna sean las fotografias de Hong Kong del
artista Michael Wolf, donde la escala del individuo
queda absolutamente rebajada ante aquella otra
del edificio que lo devora. Hong Kong es
particularmente interesante por sus “viviendas
ataad”, con casos de hasta 170,000 individuos
“viviendo” en un espacio de menos de 4mz2.

IV. EL REGIMEN DIURNO ESQUIZOMORFO
O EL DESGARRAMIENTO LINEAL DEL
MUNDO.

Concluyamos el estudio del régimen diurno
analizando sus matices de caracter esquizomorfo.
Aunque vale decir que en realidad, todo el
régimen diurno y sus estructuras son
esquizomorfas. La rectitud es isomorfa del corte
tajante de la espada, asi como la claridad es
isomorfa del proceso primordial en el que el
cosmos surge solo a partir de su distanciamiento
respecto del caos que le precede.

Ambas estructuras separan, dividen, excluyen y
marcan precisas diferencias. En la arquitectura y
urbanismo, saltan a la vista en primer lugar los
trazos reticulares, lineales u ortogonales, en los
que el espacio queda configurado en un orden
perfecto de caracter soci6fugo, con cada cosa en
su sitio. Comenzando con Roma, casi la totalidad
de urbes occidentales responden
fundamentalmente a este trazo rector, reticular o
geometrizado, con ligeras variantes. El trazo de
plato roto, tan agradable de recorrer por sus
enredos y encrucijadas de calles angostas y
apretadas, es mayoritariamente una herencia
oriental y del mundo musulmén. El orden
perfecto del trazo ortogonal es consecuencia de la
buisqueda diurna por el reposo, la estabilidad, el

equilibrio y la simetria. La reticula ortogonal
trabaja como una red en la que las cosas pueden
ordenarse y crecer ad infinitum sin dejar ningdn
espacio desaprovechado. La propia naturaleza
utiliza este recurso geométrico en la configuraciéon
de sus estructuras atoémicas y moleculares. De lo
que se trata es de minimizar la entropia, el
movimiento cadtico, los vacios o huecos en los
que algin agente extrafio pueda entrometerse y la
estructura tienda a desplazarse, provocando
fracturas y pérdida de energia. La ortogonalidad
garantiza poner cada cosa en su sitio y a la escala
que se prefiera. Con ello, el sistema se vuelve
estable y el cambio entrépico se minimiza por
completo.

Esta ley del minimo esfuerzo, fundamental para la
conservacion de la materia inerte, ha sido muy
bien acogida en los hogares de la modernidad,
donde el sedentarismo y el automatismo de los
objetos ganan terreno a pasos agigantados. Este
tipo de objetos, nos dice Baudrillard, cumplen el
sueno diurno de dominacion; satisfacen el deseo
fundamental de que todo marche solo, es decir,
sin el menor esfuerzo. El dogma moderno postula
que para toda necesidad hay una maquina que se
encargara de solucionarla. Lo esencial es que el
mundo sea operado por alguien mas, en este caso
la maquina y en ultimas fechas, la inteligencia
artificial. Con ello, incluso el pensamiento ha sido
absorbido por la ley del minimo esfuerzo.
Permanecer sentados, sin movimiento o actividad,
tiene que ver sin duda con el deseo de estabilidad
del régimen diurno, donde como ya dijimos, el
cambio es considerado una amenaza intolerable.
Con la modernidad y sus objetos de consumo, el
ciudadano se vuelve un ser perezoso, que busca
resolver todo facil y de inmediato. En palabras de
Baudrillard “la maquina conduce a wuna
eliminacion de funciones que llega a la
parélisis””. A su vez, David Le Breton senala:
“nunca se ha utilizado tan poco la movilidad
individual como en nuestras sociedades. La
energia propiamente humana, surgida de la
voluntad y de los mas elementales recursos del
cuerpo, hoy raramente es requerida en el curso de
la vida cotidiana... el coche es hoy el rey de

2" Baudrillard, Jean. EI sistema de los objetos. Siglo XXI
Editores. 1999. México. Pag 63. Baudrillard cita a su vez a
Lewis Mumford y su obra Technique et civilization

Spiritual Crisis and Architecture. An Analysis from the Anthropological Structures of the Imaginary

© 2023 Great Britain Journals Press

Volume 23 [Issue 25 | Compilation 1.0 n

London Journal of Research in Humanities and Social Sciences




London Journal of Research in Humanities and Social Sciences

nuestra vida y ha hecho del cuerpo algo
superfluo. La condicion humana ha devenido en
condici6on inmévil, ayudada por un sinntimero de
protesis”®. Por supuesto, la protesis fundamental
de la modernidad ha sido el automévil. Hace la
vida facil conectando grandes distancias en
tiempos cortos y se vuelve pronto un objeto de
deseo y de estatus social, completamente asociado
a la virilidad, la potencia y la velocidad. Volviendo
con Baudrillard, “el movimiento por si solo es
constitutivo de dicha, pero la euforia de la
velocidad es otra cosa; esta fundada en el
imaginario del desplazamiento sin esfuerzo y
constituye una dicha atin mayor”. A su vez,
Pallasmaaa dird que: “La arquitectura debe
defender ferozmente la lentitud, ralentizar la
experiencia del mundo™°. Y es que como hemos
dicho, la velocidad —a ojos de la modernidad- es
sinonimo de poder falico. Autos, trenes, aviones,
computadoras; todos ellos denotan poder en
virtud de su velocidad. Esta condicién ha pasado
ahora a conquistar el espacio visual por completo.
Las imagenes con que se bombardea la retina dia
con dia, pasan y se repiten a una velocidad tal, que
imposibilitan su lectura y comprension profunda
y con ello, deshumanizan todo lo que se observa.
La fugacidad de las imagenes da cuenta del delirio
occidental por escapar de la profundidad de la
vida, y provoca cada vez mas, mentes idiotizadas
de facil control y famélicas por consumir cuanto
se les presente a su mirada. Claro esta, para que
el auto sea eficiente, es necesario otorgarle vias
libres para su circulacion y para ello, la linea recta
de caracter diurno es la mejor apuesta. Sin
embargo, la linealidad de las calles occidentales,
sus avenidas, freeways, mainstreets y periféricos,
provoca una falta de relacion afectiva con el
entorno, por estar planeada para pasar de prisa,
sin mirar los detalles, ni las texturas, ni los
pequeiios cambios que habitan en el tiempo, sélo
perceptibles a escala del peatén. Subir al auto
equivale a ingresar en una burbuja que separa,
aisla y aparta a individuos y sociedades. Igual que
los edificios itifalicos, el auto se vuelve una

28 Le Breton, David. Elogio del caminar. Siruela. Madrid.
2022. Pag 17,18

2 Baudrillard. Op. Cit. Pag. 75
30 Pallasmaa, Juhani. Habitar. GG. Barcelona. 2019. Pag. 74

herramienta mas de showoff, de vanidad
insolente; marca una separacion ontologica en la
mente de quien posa y se muestra con vanagloria
en el interior del objeto, y aquel otro que le
observa desde afuera, con admiracién o recelo.

Podemos decir entonces que tanto el urbanismo
como la arquitectura de la modernidad occidental
apostaron por la maquina antes que el ser
humano. Caminar dej6 de ser una necesidad para
todo aquel que por medios propios o con deudas
crediticias, lograra poseer un automovil. No por
nada dice David Le Breton que caminar es una
evasion de la modernidad, una forma de
burlarnos de ella. “Caminar es una apertura al
mundo. Restituye el feliz sentimiento de la
existencia. Sumerge en una forma de meditacion
que requiere una sensorialidad plena. Uno vuelve
de la caminata transformado, méas inclinado a
disfrutar del tiempo que a someterse a la urgencia
que prevalece en nuestras  sociedades
contemporaneas... el vagar es un anacronismo en
un mundo en el que reina el hombre
apresurado... caminar es un método de
reencantamiento del tiempo y el espacio... un
método de inmersion en el mundo, un medio para
dejarse penetrar por la naturaleza y ponerse en
contacto con un universo inaccesible a la vida
cotidiana... caminar es una travesia por el
silencio... un rodeo para reencontrarse con uno
mismo”™',

Este cambio en la forma de vida, del peatén al
vehiculo, trajo consigo el aumento en la
diferenciaciéon de individuos y sociedades. La
modernidad construyé sus ciudades bajo el
recurso de la linealidad tajante, que por
definici6on, separa dos universos distintos: el
afuera y el adentro, la figura y el fondo, la sagrado
y lo profano, la polis y la naturaleza, la propiedad
privada y el espacio publico. Cuando la linea
crece en dos dimensiones deviene un muro, una
muralla, un rechazo, un conflicto entre dos
formas de existencia, una proteccion si se prefiere,
pero de una alteridad que se rechaza. La linea
recta y su trazo tajante separa las realidades
ontoldgicas y sociales. La linea curva y su trazo

31 Le Breton, David. Elogio del caminar. Siruela. 2022.
Madrid. Pags 15,21, 26, 47, 69, 16.

Spiritual Crisis and Architecture. An Analysis from the Anthropological Structures of the Imaginary

Volume 23 |Issue 25 |Compilation 1.0

© 2023 Great Britain Journals Press



centripeto en cambio, reunen, agrupan, integran
las partes en un todo congruente y participativo
del cual es dificil separarse. Viene bien recordar
aqui a Alejandro el Grande, esa figura heroica,
protagbnica del régimen diurno conquistador,
discipulo de Aristoteles y considerado un genio
en el arte de la guerra. Resulta que cuando llega a
Frigia, camino a su conquista del imperio persa, le
enfrentan al nudo gordiano, pues s6lo aquel capaz
de desatarlo podria conquistar el Oriente. Lo que
hace Alejandro es desenvainar su espada y cortar
de tajo la cuerda, creyendo que con ello habia
resuelto el problema. Quiza si Alejandro hubiese
tenido por maestro a Quirén —ese gran centauro
“habil con los manos”, antitesis aristotélica,
experto en el arte del engafio y la astucia, y tutor
de buen ntimero de figuras masculinas mucho
mas cercanas al régimen nocturno— hubiese
logrado verdaderamente solucionar el reto que se
le habia impuesto. Evidentemente no fue asi;
Alejandro es el ejemplo perfecto del héroe del
régimen diurno, con todas sus cualidades; esto lo
hace poseedor de una mente peripatética, incapaz
de lidiar con lo irracional o descifrar aquello que
se esconde a la mirada (los cabos del nudo de
Gordias habian quedado ocultos en su interior).
Claro estd que cualquier explicacion de este
acontecimiento legendario, proveniente de una
mente de caracter diurno, dira que Alejandro fue
“muy creativo” al sacar su espada y cortar de tajo
el nudo incomprensible. Diran que Alejandro hizo
uso del pensamiento lateral para resolver este
problema. Nada més lejano a la realidad. Lo cierto
es que cortar, instrumento diurno por excelencia,
nunca significa resolver, pues el nudo no queda
desecho. El latin resolvere significa aflojar,
desabrochar, liberar, soltar; su raiz indoeuropea
significa “dar vuelta”. Una mente conquistadora
como la de Alejandro jamas hara uso del
pensamiento lateral, flexible ante nuevas ideas,
abierto a la ambigiiedad y la multivocidad. El
pensamiento conquistador es por definicion de
caracter vertical, como la espada del guerrero.
Con el corte tajante de Alejandro no queda
resuelto absolutamente nada; el misterio queda
indescifrable, el nudo permanece invicto, el
conquistador muere antes de hacerse con
Oriente.

Veamos otra forma esquizomorfa del régimen
diurno. Aparece en la vivienda burguesa, previo
al nacimiento del movimiento moderno en la
arquitectura. Vuelvo a recurrir al genio de
Baudrillard para recordar cémo incluso la
configuracién del mobiliario resulta una imagen
fiel de las estructuras sociales que lo enmarcan3?.
El interior burgués, dice el francés, es prototipico
del orden patriarcal (ergo, del régimen diurno),
con una tendencia a cerrar y organizar los
espacios como entidades independientes. Cada
habitacién tiene un uso y destino estricto, a
imagen de la autoridad. La forma cerrada se
vuelve una frontera absoluta, un continente fijo
donde los objetos tienen una funcién precisa que
cumplir: el espejo, el reloj, la chimenea, la
lampara, los Swarovskys, los Lladro, los animales
disecados colgando como trofeo; cada uno en su
lugar. Ante esta cerrazén y acumulacion
burguesa, la modernidad se opone con su
configuracion de espacio abierto, integrado,
liberado de los objetos, transparente, continuo,
lineal, de muros y techos desnudos, formas rectas
y ortogonales. Sin embargo, este amor por las
lineas rectas trae como consecuencia el apartarse
de las morfologias naturales y del cuerpo. La casa
burguesa puede estar repleta de objetos pero
estos son parte de una organizacion somatica. El
reloj de pared por ejemplo, péndulo hipnotizante
colocado a menudo como remate de la chimenea,
posee un tic-tac que consagra la intimidad del
lugar porque evoca un sonido primordial en el
interior de nuestro propio cuerpo: el corazén. El
reloj burgués es un drgano que tranquiliza. En
cambio, “es en la convivencia profunda, en la
percepcion visceral de nuestro propio cuerpo,
cuando somos decepcionados por la modernidad.
No encontramos ecos de nuestros propios érganos
en nada. Ya no hay organizaciéon somatica”3. No
hay ligas entre el hombre y sus objetos y estos
dejan de tener valores simbolicos. Ya no hablan,
ya no interfieren en el campo de lo imaginario
como antes lo hacian. Estas ideas de Baudrillard
me recuerdan a Heidegger cuando describe la
nueva forma de ser y de estar en el mundo
tecnocientifico occidental, cada vez mas alejado

32 Baudrillard. Op. Cit.
33 Baudrillard. Op. Cit. Pag 61

Spiritual Crisis and Architecture. An Analysis from the Anthropological Structures of the Imaginary

© 2023 Great Britain Journals Press

Volume 23 [Issue 25 | Compilation 1.0

London Journal of Research in Humanities and Social Sciences




London Journal of Research in Humanities and Social Sciences

del pasado y las costumbres. Los objetos pasan de
tener un valor simbolico y cultural, arraigado en el
tiempo y la permanencia, a volverse simples
estructuras de uso y consumo fugazy desechable.
Los objetos antiguos, que tanto aborrece la
modernidad, estdn ahi para significar, o mejor
aun, para simbolizar. Baudrillard dird que se
integran en la estructura del ambiente porque
estan cargados de calidez, recuerdos y nostalgia,
en contraposicion a todo gadget moderno, de
caracter frio y sélo valorizado por su desempefio y
funcionamiento inmediato®*. Lo que fascina del
objeto antiguo, insiste Baudrillard, es su alusion a
un mundo previo que nos antecede con todo un
gran relato que contarnos. Por eso, la simple y
pura “funcionalidad” de la modernidad nunca es
suficiente, salvo para alguien desarraigado por
completo de su pasado, sus recuerdos y
experiencias. A este respecto dice Bachelard que
todo un pasado viene a vivir con nosotros en el
instante que comenzamos a vivir los espacios
desde el pensamiento y los suefios3®. Dejamos de
vivir la pura positividad para instalarnos mejor en
la ensonacién prodigiosa. La funcionalidad y sus
gadgets no acogen al individuo, no le hacen
sentirse en casa. El ser humano tiene siempre
necesidad de sus reliquias cargadas de sentido y
valor simbolico. La antigiiedad, dice Baudrillard,
cobra siempre en el entorno un valor de célula
madre y de trascendencia, organizando el espacio
segin un modo interno, subjetivo, propio y
opuesto a la organizacion racional que mira
siempre hacia fuera y hacia adelante, sin
adentrarse en las profundidades ni en el pasado
del individuo que lo habita3. Asi, el objeto
funcional deviene auténtica ausencia del ser®,
desprovisto por completo de significado o valor
simbolico. Volviendo con Heidegger, para salir del
Dasein tecnocratico y consumista de la
modernidad, necesitamos retomar una relacién
de poiesis con los objetos, los espacios y las
técnicas que nos conforman; una relacién que nos
lleve en direccion hacia el ser, en vez de eludirlo.

34 Baudrillard. Op Cit. Pag. 85 3
35 Bachelard, Op cit. Pag 35.

36 Baudrillard. Op cit. Pag 9o.

37 Baudrillard, Op cit. Pag 91.

Quisiera ahora traer aqui, para ahondar en el
analisis del régimen diurno, su velocidad,
rascacielos y linealidades esquizomorfas, la voz de
un gran arquitecto no sélo de la modernidad sino
de todos los tiempos: Frank Lloyd Wright. Este
genio norteamericano estuvo sin duda seducido
por muchas de las imagenes diurnas que hemos
estudiado, pero va més all4 y logra integrar en su
vision el contrapeso de muchas otras imagenes
que corresponden al régimen nocturno. Frank es
un moderno de primera fila, pero también un
artista creador como pocos, que supo infundir en
sus obras la coincidentia oppositorum de las
estructuras misticas, asi como la armonia sintética
del imaginario nocturno, en las que el conflicto de
la antitesis queda trascendido. En su sexta y
ultima Kahn Lecture®®, en Princeton, Wright
pregunta en tono de advertencia —y ojo, lo hace
en 1930, hace casi cien afios— ¢Acaso las
civilizaciones mueren a causa de sus ciudades?
Para el arquitecto, la liga fundamental entre la
verticalidad del rascacielos y la ortogonalidad de
los trazos urbanos radica en la velocidad, o quiza
mejor, en la aceleracion. Pero esta cualidad es un
sintoma peligroso al que debemos atender, pues
no es sino la antesala de la decadencia. “Estamos
presenciando la aceleracion que precede a la
disoluciéon39%. En las ciudades de la modernidad,
hay una aceleracion formidable debida al uso del
rascacielos como  instrumento tecnocratico:
“recurso comercial que permite al propietario
explotar la ciudad (la tierra) hasta el limite”4°.
Bajo este escenario, “la ciudad consigna al
individuo a la casilla 337.611, bloque F, avenida A,
calle 127. Y no hay nada que pueda distinguir al
377.611 del 337.610 o del 27.643, seccibn D,
interseccion 118 y 119... es la extincion y el triunfo
final de la maquina sobre el hombre... la ciudad
misma no es mas que el hombre-maquina, la
sombra letal del hombre sensible”#. Las palabras
de Wright resuenan con vigor al recordar las
viviendas ataud de los rascacielos de Hong Kong
que hemos ya mencionado. Por supuesto, esta
critica lleva una direccién muy bien determinada,
hacia la diana Le Corbusieriana que tanto

3 Wright, Frank Lloyd. Arquitectura Moderna. The Kahn
Lectures. Princeton 1930. Paid6s. 2010. Madrid. Pag 229

39 Wright. Op cit, Pag 230.

4° Wright. Op cit, Pag 233. El paréntesis es mio.

4 Wright. Op cit. Pag 230.

Spiritual Crisis and Architecture. An Analysis from the Anthropological Structures of the Imaginary

Volume 23 |Issue 25 |Compilation 1.0

© 2023 Great Britain Journals Press



preocupd a Wright, pero independientemente de
eso, el saco le queda a toda megaldpolis
occidental, como mandado a hacer con sastre
italiano. El problema  del trafico, continda
Wright, “sera pronto imposible de solucionar y
nos obliga a centrar la atencion en la tirania de la
verticalidad (...) Como hemos visto, la cuadricula
que ha crecido hasta convertirse en metrépoli,
causa ya el suficiente sufrimiento humano como
para hacer que naufrague la estructura de la
ciudad. La alta presion sanguinea de las
congestionadas arterias se esta volviendo
intolerable”2. Creo que hoy mas que nunca habria
que retomar las lecturas de Wright, pues no sé6lo
la verticalidad del rascacielos y la reticularidad de
las  ciudades se muestran como signos de
gravedad sino también la divinizaciéon de la
maquina, no soélo aquella de la modernidad sino
también la que seduce ahora al mundo
contemporaneo a través de sus imagenes y
artificios vertiginosos.

Terminaremos el anélisis del régimen diurno con
un caso extremo, perfecto para resumir cuanto
hemos dicho hasta ahora. Se trata del proyecto de
ciudad lineal The Line, en construcciéon
actualmente en Arabia Saudita, a imagen y
semejanza de su creador intelectual, el actual
principe heredero y primer ministro Mohammed
bin Salman Al Saud. Al lado de esta figura,
Alejandro es un nifio de brazos como exponente
maravilloso del régimen diurno en total
desequilibrio. ¢En qué consiste esta perversa
distopia? En prometer una ciudad perfecta, auto
sostenible, sin emisiones de CO2, con acceso a
cualquier servicio dentro de la ciudad a cinco
minutos a pie, o bien, haciendo uso de los
espectaculares trenes de alta velocidad*?. Lo que
no dicen mucho o quizd no quieren ver es que
piensan meter aqui nueve millones de personas,
con una densidad de 265,000 hab/km2, es decir,
10 veces mas que la actual Manhattan. The Line es
una aberracion de 170 kms de largo, 500 metros
de altura —pocas torres en el mundo superan
actualmente esta barrera— y miserables 200

42 Wright, Op cit, Pag 234.

43 Informaciéon obtenida principalmente de: Prieto-Curiel,
R., Kondor, D. Arguments for building The Circle and not
The Line in Saudi Arabia. npj Urban Sustain3g, 35 (2023).
https://doi.org/10.1038/s42949-023-00115-y

metros de ancho. Muchos investigadores a lo
largo y ancho del planeta han advertido ya lo que
resulta evidente: un trazo lineal es la forma
menos eficiente de configuracion urbana. Esto, de
acuerdo por ejemplo con los investigadores Rafael
Prieto-Curiel y Daniel Kondr, del Complexity
Science Hub en Viena, es “la encarnacion perfecta
del suefio de comenzar desde cero y repensar
completamente una ciudad”, es decir, una vez
mas, el desarraigo al pasado como una de las
grandes aspiraciones del régimen diurno. The
Line no es mas que la resurreccion de lo que fue
en origen la angustia. Angustiae era ese camino
estrecho, entre rocas de inmensa altura, donde
uno se siente por completo encerrado, asfixiado,
vulnerable, sometido y aplastado. Pues bien,
podemos concluir con Hillman*, otro gran
heredero del Circulo de Eranos, que el lenguaje
arquitectonico que hemos expuesto aqui es un
vivo reflejo del lenguaje neurético occidental,
distanciante, objetivante, frio, apatico, amnésico
e intolerante. Hillman advierte que necesitamos
con urgencia desliteralizar y desconceptualizar el
mundo y esto aplica por supuesto a las formas
arquitecténicas. La crisis que vive occidente se
debe en buena medida a la falta de simbolizaci6on
provocada por la instrumentalizacion y
desacralizacion de la naturaleza; la sustitucion de
la escala y el contacto humano, por la velocidad
incontenible de la tecnologia, el automovil y las
imagenes; el desprecio de la experiencia del
mundo y su suplantacion por la virtualidad y
artificialidad del video o realidad aumentada.
Todo esto nos estd conduciendo por un camino
que lleva a la desaparicion de la relacion y
empatia con el otro; donde es mejor grabar una
violacion, un asalto o una golpiza para subirla a
las redes sociales, antes que mover un dedo para
ayudar al agredido.

V. EL REGIMEN NOCTURNO O EL ELOGIO
DE LA SOMBRA

Reflexionemos un poco mas respecto al cambio de
actitud imaginativa al que se refiere Durand. Dice
el antropologo que cuando la mentalidad se

4 Hillman, James. Alchemical Psychology. Uniform Edition
of the Writings of James Hillman. Volume 5. Spring
Publications Inc. Putnam, Connecticut.

Spiritual Crisis and Architecture. An Analysis from the Anthropological Structures of the Imaginary

© 2023 Great Britain Journals Press

Volume 23 [Issue25 | Compilation 1.0

London Journal of Research in Humanities and Social Sciences




London Journal of Research in Humanities and Social Sciences

inclina de manera exclusiva hacia la bisqueda de
trascendencia, como en el caso del régimen
diurno, se da automaticamente un rechazo del
mundo y la vida material, una alienacién. “La
representacion que se confina exclusivamente en
el Régimen Diurno de las imagenes desemboca en
una vacuidad absoluta de tipo nirvanico, tensién
polémica y constante vigilancia®>. Llega el punto
en que el héroe debe volver a casa, ya no en
actitud bélica y de antitesis sino para abrazar el
mundo y hacer las paces con él. El terrible
monstruo caoético se transforma en guardian y
amigo, que lejos de perseguirnos y aterrarnos,
termina por domesticarse y acompaiiarnos. El
temor y rechazo hacia las tinieblas amenazantes,
identificadas con el caos y la muerte, dara paso a
una nueva serie de isomorfismos eufemizados,
donde la angustia desaparece y el misticismo
brota con toda su ambigiiedad y misterio,
trascendiendo la antitesis y dotando a las
imagenes de pluralidad de sentido. Las actitudes
ante el tiempo y la muerte se invierten. Al
incorporar el tiempo y los ciclos naturales, la
muerte se acepta como sustrato ineludible de la
vida, y la vejez deja de ser penuria para
entenderse mejor como sabiduria y experiencia
benefactora. Los materiales naturales cobran vida
mostrando sus imperfecciones y desgastes, ya no
como defecto sino como singularidad preciosa del
objeto o criatura. El vertiginoso acontecer del
mundo con sus autos, modas, aparatos e
imagenes de caducidad inmediata, queda
ralentizado y sustituido por un individuo que
camina por calles empedradas y apretadas, para
adentrarse con alegria en el mundo, dejandose
llevar por la cadencia natural del espacio y el
tiempo de la vida cotidiana. En esta otra actitud
imaginativa, la noche se transforma en la morada
de los amantes y del alma del mistico. Las
sombras son ahora ante los ojos del artista,
dulzura primordial que aparece condensada y
modelada en la piedra de las catedrales*. La
blancura esterilizada y fria del régimen diurno
cede ante el despliegue de la riqueza
policromatica de la naturaleza. Aqui, la tintura de
la vida deviene cualidad intima  sustancial,

4 Durand. Op cit. Pag 199
46 Rodin, Auguste. Las catedrales de Francia. Abada
editores. 2014. Madrid. Pag. 171

ontologica. Lo dice Bachelard, los seres humanos
estamos dotados de una infinita potencia del
tefiimiento. Asi, en el régimen nocturno resucita
el universo de sombra que habia quedado
condenado y menospreciado por occidente y su
modernidad. Y no puedo pensar en mejor ejemplo
para comprender y explicar el universo melifluo
de las sombras, que el pensamiento japonés; esa
cultura que hizo de la sombra un refugio y que
supo descubrir en ella la belleza sublime de la
simplicidad. Por eso, a la manera del Circulo de
Eranos, recurro brevemente a la sabiduria de
Oriente y al hermoso texto de Junichiro Tanizaki,
El elogio de la sombra?, para que nos instruya en
los misterios de la estética nocturna y su calidez
protectora. Dice Tanizaki:

“La oscuridad es la condicion indispensable para
apreciar la belleza. Sustituyamos la luz eléctrica
por la de una lampara de aceite o de una vela y
veremos inmediatamente como los objetos cobran
profundidad, sobriedad y densidad... la belleza de
una habitacién japonesa se produce siempre por
los grados de sombra. No hay necesidad de
ningin accesorio. A Occidente le sorprende esa
desnudez y cree estar ante unos muros grises
desprovistos de encanto; no ha captado en
absoluto el enigma de la sombra ... en la oscuridad
reina una serenidad eternamente inalterable... lo
bello no es una substancia sino un dibujo de
sombras, un juego de claroscuros. La belleza
pierde su existencia si se le suprimen los efectos
de la sombra”.

Comparemos estas palabras con las de Wright,
genio creador pero sin duda embelesado también
con la claridad diurna de la modernidad: “Las
sombras eran la pincelada de la antigiiedad.
Dejemos ahora que los modernos trabajen con
luz, sin sombras innecesarias”®.

El espacio cargado de sombras y claroscuros se
vuelve inmediatamente un escenario de calidez y
acogimiento, mundo de ensuenos, de incierta
claridad, latido de la noche. Permanecer en ese
tipo de espacios invita a la mente a reflexionar y
meditar, y al cuerpo a recorrer sus rincones; hace

47 Tanizaki, Junichiro. El elogio de la sombra. Siruela.

Madrid.2021. Pag 33, 43, 47, 67,
48 Wright, Op cit. Pag 153.

Spiritual Crisis and Architecture. An Analysis from the Anthropological Structures of the Imaginary

Volume 23 |Issue 25 |Compilation 1.0

© 2023 Great Britain Journals Press



perder toda nocion y dimension del tiempo
cotidiano, pues la sombra viste, carga de sentido,
transforma lo ordinario en algo extraordinario,
incluso sagrado. Haciendo eco de Tanizaki,
Juhani Pallasmaaa dird que después del rodeo
diurno y espiritual de la modernidad,
impresionada por imagenes de fuga, escape y
liberacién, y por conceptos como inmaterialidad,
ligereza, abstraccion, pureza y limpieza, estamos
volviendo ahora a imagenes femeninas y por lo
tanto, apegadas al régimen nocturno; “imagenes
de interioridad, intimidad y pertenencia”?, donde
el espacio de la sombra y la oscuridad atentian la
nitidez de la vision objetiva e invitan a fantasear,
meditar y adaptarnos mejor a la vision periférica,
sintética, donde el todo es méas que la suma de sus
partes. Ya hemos hablado de esta vision periférica
que se dibuja como antitesis de aquella otra de la
modernidad racional, pero atendiendo a Durand,
si el régimen nocturno es una inversion del
diurno, me parece oportuno hacer un ejercicio de
semejanza y decir algunas palabras mas al
respecto, considerando la visién enfocada como
prole del régimen diurno y la periférica como hija
menor del régimen nocturno. Asi entonces,
podemos afirmar que bajo la visiéon periférica, la
imagen del mundo cambia por completo. Veamos
como.

Pallasmaa comenta “liberado del deseo implicito
de control y poder, quiza sea precisamente en la
vision desenfocada cuando el ojo sea capaz de
nuevo, de abrir nuevos campos de vision y
pensamiento. La pérdida de foco puede emancipar
al ojo de su dominio patriarcal y dar lugar a una
mirada participativa y empatica®™°. A este
respecto, Ehrenzweig® recuerda a Klee y sus dos
modos de atencion  artistica: endotopica y
exotoOpica, la primera enfocada y atenta a la
aparicion de la figura que nace ante el trazo del
artista; la segunda, consciente mejor de la
totalidad y el fondo que permanece detras y
abraza a esa figura. Para Klee, el verdadero artista
debe ser capaz de entrenar la mirada para lograr
distinguir ambas realidades en el cuadro. Esto es
facil de decir para un genio que desde temprana
edad era capaz de escribir con la diestra y dibujar

49 Pallasmaa, Juhani. Esencias. GG. Barcelona. 2021. Pag 52
50 Pallasmaa. Los ojos de la piel. Pag 40
5! Ehrenzweig. Op Cit. Pag 22

con la siniestra, simultdneamente. Tanizaki habla
muy bello de este cambio de vision, cuando
refiere la maravillosa experiencia de contemplar
los reflejos y efectos visuales que anidan en los
shojis®. “A menudo me detengo a contemplar la
superficie del papel, iluminada méas no por ello
deslumbrante... y llego a dudar de la realidad de
esa luz de ensueno y parpadeo... universo
ambiguo donde sombra y luz se confunden...
algunas veces me he vuelto para mirarlos de
nuevo, y a medida que la vision perpendicular
va dando paso a la lateral, 1a superficie del papel
se pone a emitir una suave y misteriosa
irradiacion...”3

Toda esta fascinacion por las texturas,
tonalidades, reflejos y claroscuros, sera siempre
bienvenida en la arquitectura de régimen
nocturno, donde la materialidad de los cuerposy
escenarios cobra importancia plena. La psicologia
ambiental conoce muy bien esta vision periférica,
pues se encarga principalmente del estudio de la
interaccion del ambiente con la conducta y
experiencia humana>. William Ittelson, pionero
de la disciplina, habla de las dos visiones
refiriéndose a ellas como percepcion objetual
—atOmica, racional, enfocada— y en contrapartida
a esta, la percepcion ambiental, de caracter molar
y holistico. Esta forma de percepciéon no define el
mundo a la manera de la ventana renacentista, en
donde todo queda fijo y cosificado en un lugar y
tiempo absolutos, sino que depende siempre de la
experiencia motora y la interaccibn con el
entorno. La percepcion ambiental conecta de
inmediato al sujeto con el mundo, haciéndolos
participar de manera dinamica, es decir, en la
temporalidad. El ambiente es una gran extension,
que rebasa la escala humana y que por lo mismo,
no puede percibirse nunca de manera objetual.
Hay una sobreabundancia de informacion,
imposible de procesar de forma inmediata, como
quisiera la razon y la vision enfocada. El mundo
penetra en el sujeto a través de todos sus sentidos
y no solo por la mirada. Incluso cuando inmersos

52 Muro-mampara tradicional de la arquitectura japonesa,
fabricado con papel traslicido de enorme belleza por sus
texturas y tonalidades.

53 Tanizaki. Op Cit. Pag 49 y ss. Las negritas son mias.

54 Para el lector interesado en la Psicologia Ambiental, se
sugiere como texto introductorio el texto de Charles
Holahan: Psicologia Ambiental

Spiritual Crisis and Architecture. An Analysis from the Anthropological Structures of the Imaginary

© 2023 Great Britain Journals Press

Volume 23 [Issue25 | Compilation 1.0

London Journal of Research in Humanities and Social Sciences




London Journal of Research in Humanities and Social Sciences

en el ambiente algo llama poderosamente nuestra
atencion, sigue estando ahi detréas el gran telon de
fondo, mostrando contenidos que sélo capta el
inconsciente pero que no por ello desaparecen.
Esta es la vision inconsciente de la que habla
Ehrenzweig, capaz de reconocer el orden oculto
de las cosas en su totalidad, con una eficiencia
muy por encima del escrutinio consciente®. Ese
telar de fondo esta tejido con texturas de todo
tipo, simbolos e imagenes que le hablan a la
consciencia a partir del cuerpo.

Es aqui donde la arquitectura comienza a volverse
fenomenologia, contemplando asombrada todas
esas imagenes de la materia, interioridad,
intimidad y pertenencia de las que nos hablaba
Pallasmaa y a las que nos recondujeron en buena
medida, figuras como la de Alvar Aalto y Frank
Lloyd Wright, a quienes por fortuna muchos mas
les siguieron. Para Aalto, el sentido mas
importante para experimentar la arquitectura no
debe ser la vision enfocada y reductora de la
experiencia, sino nuestro sentido existencial®%°.
La arquitectura deja de ser percibida como un
objeto inerte y pasa a ser ambiente, experiencia,
recorridos y sensaciones vinculadas con una
historia y un relato que la vuelven sujeto de
andlisis reflexivo. Sus volimenes se transforman
con el tiempo y con las circunstancias, siempre
irrepetibles. Sus materiales respiran, se hinchan y
contraen, envejecen y se enferman; sus muros
requieren, tal como sus duefios y habitantes,
espacio para respirar y no sentirse ahogados. El
espacio se convierte en vehiculo para conducir al
habitante hacia esferas multidimensionales,
donde las pulsiones irracionales y el pathos puro
encuentran también cobijo y lugar para
expresarse. A este respecto Pallasmaa afirma
—seguramente inspirado en Heidegger— que la
arquitectura debe ser ante todo una experiencia
de ser y de estar en el mundo: “si no soy capaz de
encontrar sentido y significado en mi encuentro
con un lugar, no hay ahi arquitectura; sélo la
construccion muda, incapaz de conmoverme y
afectarme... Para comprender la esencia de la
arquitectura, hace falta primero una seria

55 Ehrenzweig. Op cit
56Pallasmaa. Esencias. Pag 112.

comprension de la memoria y la imaginacion.
Tenemos que abandonar el enfrentamiento
racional con el mundo, para mejor, fundirnos con
él a través del acto mismo de vivirlo, sentirlo,
experimentarlo”... pues cada experiencia
conmovedora de la arquitectura es de caracter
multisensorial”®®. Ese es el secreto para lograr una
arquitectura fuerte, que afecte en lo profundo y se
grabe en la memoria. Asi entonces, experiencia
multisensorial, memoria e imaginacion se vuelven
los ingredientes fundamentales de toda
arquitectura que pretenda afectar y conmover el
alma humana. Dicho de otro modo, lo que hace
falta en la arquitectura y la experiencia del
mundo en general, es recuperar el Dasein
exiliado, el saber estar en el mundo con el celular,
videojuego y computadora apagados, saboreando
las experiencias reales, re-conociéndonos en la
otredad, simpatizando con la vida, trascendiendo
el conflicto y las contrariedades. Para ello, hay que
hacer de la arquitectura una  experiencia
simbolica, acurrucada en el regazo del régimen
nocturno. So6lo asi lograremos salir de la pura
funcionalidad y el asombro superficial y
deshumanizado. Necesitamos que la arquitectura
nos abrace, nos pida permanecer en ella y con
ella. Y para ello, nada mejor que hablar
brevemente acerca del arquetipo de la casa,
simbolo fundamental de las figuras e
isomorfismos de la intimidad y el resguardo.

VI. EL CARACTER MISTICO DEL REGIMEN,
O EL ABRAZO MATERNO DEL
HOGAR-REFUGIO

“El rumor del rio corre por detras de la casa. La
lluvia cae sobre las losas desde el amanecer. El
agua traza un surco sobre el cristal rajado en una
esquina. La luz amarillenta se va apagando. En la
habitacion hace calor y el ambiente esta cargado”.
Asi comienza Romain Rolland su extraordinario
Jean Christophe. En esa casa esta por nacer el
protagonista. La escena es magica. Se adhiere de
inmediato a la memoria, se escucha nitidamente
ese rumor fluvial y se contempla el cielo, a punto
de dejar su profundidad azulada para abrazar a la

57 Pallasmaa, Juhani. Esencias. GG. Barcelona, 2018. Pag
113,118
58 Pallasmaa. Los ojos de la piel. Pag 52

Spiritual Crisis and Architecture. An Analysis from the Anthropological Structures of the Imaginary

Volume 23 |Issue 25 |Compilation 1.0

© 2023 Great Britain Journals Press



diosa de rosaceos cabellos. Sabemos, sin saber por
qué, que dentro, en el espacio de intimidad y
refugio, sucede algo importante. Todo ello es
posible gracias a la potencia de las imagenes
simbdlicas que utiliza el poeta. Y es que,
recordando a Bachelard, visualizar una casa en la
noche, en medio del bosque, es dar entrada a un
sinfin de imagenes poéticas. Hablar de casa es
hablar de un espacio de intimidad, y la Gnica
forma de aprender acerca de la intimidad es
meditando la casa, el hogar, el refugio.

Para Bachelard “la casa es nuestro rincon del
mundo, primer universo, que se vive tanto en su
realidad como en su virtualidad, con el
pensamiento y los suenos®>°. Pallasmaa, profundo
conocedor de La poética del espacio de Bachelard,
también comenta: “La esencia del hogar es ser un
sostén, un apoyo, una materia prima. Ese sostén
es por supuesto, también psiquico, se sitia mucho
maés enérgicamente en la psique que en cualquier
escenario fisico, y pertenece mas a la poesia que a
la arquitectura®. El hogar no es un objeto
construido sino un estado complejo, que integra
recuerdos e imagenes, deseos y miedos, rituales y
ritmos personales®. Nuestro concepto de
arquitectura es de un objeto perfectamente
articulado pero  desprovisto de vida®, y la
arquitectura tiene también que mantener su
secreto y misterio impenetrables con el fin de
prender nuestra imaginacién y emociones®s. Hoy,
los valores dominantes desatienden la fantasia,
suprimen los sentidos, petrifican al hombre y lo
alejan del mundo. Sin embargo, la educacion de
los sentidos y la imaginacion es una condicidon
necesaria para una vida plena y digna, pues
funcionan como medios de comprension de la
esencia poliédrica y multifacética del habitar”®.

5 Bachelard, Op cit. Pag 33 y ss

60 Pallasmaa. Habitar. Pag 19

© Pallasmaa, Habitar. Pag 18

62 Pallasmaa. Habitar. Pag 15

% Pallasmaa. Los ojos de la piel. Pag 74
6 Pallasmaa. Los ojos de la piel. Pag 116

Esto es lo que tendria que ensenarse en los
salones de arquitectura en el primer semestre de
la carrera, para que los futuros creadores de
espacios comprendieran de inicio que su oficio va
mucho méas allA de un anélisis estrictamente
racional de formas, volimenes y funciones.
Habra algunos afortunados a los que los buenos
profesores les hayan inculcado esta instruccion,
me atreveria a decir iniciatica, y les provoquen
amor a las texturas y la diversidad de materiales,
el color y los juegos de luces y sombras, la
materialidad y complejidad de las que ya hemos
hablado. Pero mas alla de todo esto, los misterios
mayores en la ensefianza deberian tratar acerca
de la vida misma que sucede en los espacios: los
pleitos y tertulias que auspiciaron, las risas y
llantos de los que fueron testigos fieles; todos los
pequeiios actos familiares, tinicos e irrepetibles en
cada casa, habitan y permanecen en ella. Ellos
son los que dan a la vida un valor de auténtica
iniciacibon y los que inyectan vida a la
arquitectura. Esto puede parecer exagerado, pero
no lo es de ningin modo; aqui estd la vida
psiquica de la casa-hogar, igual de real que la que
viven en ella nuestros cuerpos. De aqui la famosa
frase “si las paredes hablaran”. Pues bien, habria
que pedir a los alumnos un ensayo al respecto,
donde plasmen qué dirian las paredes de su casay
que comiencen con ello la exploraciéon de la
arquitectura como experiencia vital, mucho mas
alla de las formas materiales, la estética y el
funcionalismo. Claro esta, para eso se necesitan
poetas en las aulas, almas que logren conmover
otras almas para sacudirles el exceso de
racionalidad y egolatria e inculcarles mejor, una
fuerte pasion por el ejercicio de la arquitectura.
Por eso cita Pallasmaa al cineasta holandés Jan
Vrijman cuando pregunta “épor qué los
arquitectos muestran tan poco interés en la gente
durante el proceso del proyecto? épor qué son tan
tedricos, tan distantes de la vida en general? Un
verdadero artista se aproxima a su materia prima
desde sus significados, desde las imagenes que
resuenan en ella”®. Habria que hacer, como pide

% Pallasmaa. Habitar. Pag 19.

Spiritual Crisis and Architecture. An Analysis from the Anthropological Structures of the Imaginary

© 2023 Great Britain Journals Press

Volume 23 [Issue25 | Compilation 1.0

London Journal of Research in Humanities and Social Sciences




London Journal of Research in Humanities and Social Sciences

Frank Lloyd Wright, que los alumnos aprendan a
sentir la arquitectura y no solo pensarla. Solo asi
se llega a la simplicidad que trae reposo al alma,
porque “la simplicidad es algo sentido por el
corazbn, mas que pensado por la cabeza”®.

Uno de los problemas de la creacion
arquitectonica funcionalista, concebida solo
desde la utilidad y la estética, consiste en que, lo
mismo que los objetos que analizamos con
Baudrillard, termina por carecer de sentido y
significado. Le falta adherirse a la vida y
experiencia de los seres que la habitan. Juhani
Pallasmaa

comenta: “Hemos llegado a convertirnos en
personas sin hogar. Es un nuevo desarraigo, que
tiene su origen en la incapacidad de unir el yo con
el mundo a causa de vivir en un eterno presente.
Se nos ensefa a construir y proyectar casas, no
hogares. Se olvida que la vivienda tiene su almay
su psique ademas de sus cualidades formales.
Nuestro concepto de arquitectura es de un objeto
perfectamente articulado pero desprovisto de
vida®””. Volviendo con Bachelard, la casa es un
universo que en un primer momento comienza a
ser concebido por la razéon matematica y
geométrica pero termina trascendiendo esta
dimension estrictamente objetiva, para volverse
un acto de poesia. “La casa es primeramente un
objeto de fuerte geometria. Nos sentimos tentados
a analizarla racionalmente. Su realidad primera
es visible y tangible, estd hecha de solidos bien
tallados. Domina la linea recta. Pero la
transposicion a lo humano se efectiia en cuanto se
toma la casa como espacio de consuelo e
intimidad, un espacio que debe condensar Yy
defender la intimidad. Entonces es cuando se abre
fuera de toda racionalidad, hacia el campo de la
poesia y el onirismo. Hay que liberarnos de
nuestras geometrias racionales y utilitarias para
acceder a la posibilidad de crear casas poesia”®®,

Esta doble polaridad en la imagen de la casa, esta
especie de “trayecto antropologico” que va desde
las pulsiones individuales que el arquitecto
enfrenta al momento de crear, hasta las

6 Wright. Op cit. Pag 149
% Wright. Op cit. Pag 149
% Bachelard, Op cit. Pag 79y ss

consecuencias culturales y sociales que su obra
produce, puede sefalarse muy bien con algunos
casos ejemplares. El primero que  quiero
comentar es el de la casa Farnsworth, auténtico
hito en la historia de la arquitectura de la
modernidad. Aqui, Mies van der Rohe, exiliado
por el nazismo e instalado en Chicago, consigue
un mecenas para continuar el desarrollo de sus
ideas: la Dra Edith Farnsworth. Pero imaginen
ustedes en qué tendria que terminar el asunto,
con, por un lado, una nefréloga muy culta e
independiente, que ademaés era escritora, musica,
zo6loga y traductora, amante de la cultura
italiana y su idilico modus vivendi toscano, y por
el otro, un arquitecto autorreferencial, con sed de
trascendencia y rechazo por el pasado, muy
concentrado en los detalles racionalistas, el vidrio
y el acero, la transparencia y la exposiciéon: dos
visiones antagonicas del mundo. Mas alla de los
sobrecostos financieros y temporales en los que la
construccion de la casa incurrio, el problema
fundamental saltaba a la vista desde antes de
comenzar el diseno. La Dra Edith termind
demandando a Mies. El pleito dur6 varios anos y
se resolvi6 finalmente a favor del arquitecto.
Pallasmaa dice: “Mies habia proyectado una de
las casas mas atractivas del siglo XX en términos
de la estética de la modernidad, pero su clienta no
la encontré satisfactoria como hogar y por ello le
demand6”. La Dra. Farnsworth se habia
transformado en una de esas miles de personas
que cita Pallasmaa, con una obra maestra de
arquitectura moderna, pero sin hogar... con una
pecera abierta a los cuatro vientos, sin ninguna
privacia o intimidad, con dos bafios muy
detallados pero sin cuarto ni recoveco alguno para
ofrecer refugio y hospedaje a sus familiares y
amistades. Pallasmaa continta diciendo: “sin
menospreciar la obra de Mies, se debe sefialar el
distanciamiento respecto a la  vida y la
intencionada reduccion del espectro vital que
despliega esta obra de arquitectura””°.

Otro €aso similar, mas reciente e
incomparablemente méas pobre en -calidad y
propuesta: la casa VI de Peter Eisenman. El punto

% Pallasmaa. Habitar. Pag 15
7 Ibid. Pag 15

Spiritual Crisis and Architecture. An Analysis from the Anthropological Structures of the Imaginary

Volume 23 |Issue 25 |Compilation 1.0

© 2023 Great Britain Journals Press



de partida para este disefo: la reticula ortogonal
para, a partir de ahi, dividir o separar el espacio
en cuatro secciones. La casa es una oda a la linea
recta, el trazo ortogonal y la imaginacion
esquizomorfa. Argumentando toda una definicion
“revolucionaria” del concepto de casa —claro esta,
a ojos de Eisenman y cualquier mente de caracter
diurno  exacerbado— el arquitecto diseha y
construye caprichos, obligando al cliente a
callarse y sufrirlos en su habitar cotidiano
(quienes por cierto, lo hacen de muy buena gana).
Eisenman sufre igual que Mies, deseos de
vanagloria, y para hacerse a un lado de cualquier
forma del pasado y comenzar su propia historia,
se postula como post-funcionalista. Ya no quiere
que “la forma siga a la funcién”, al diablo con eso.
Todo el disefio se vuelve algo “conceptual”. No
costara mucho intuir los resultados de esta casa.
A diferencia del talento y altura de Mies, que
encontraba a Dios en los detalles, esta “casa” es
un compendio de detalles mal disefiados y no
resueltos. Eisenman era un “arquitecto de papel”,
con muy buenos contactos pero sin ninguna
experiencia de obra. La mintscula casa tomo tres
afos en construirse, rebasando por completo el
presupuesto original y teniendo que reconstruirse
casi en su totalidad afnios méas tarde. Entre algunas
de sus “revolucionarias” ideas, el arquitecto toma
ejemplo de Alejandro el Grande y separa de tajo
ya no la cuerda Gordiana sino el lecho de los
conyuges. Fiel a su egolatria, Eisenman se
regocija con su logro: el conflicto como forma de
relacion  entre la casa y sus habitantes; la
intencionada desatencion de las necesidades de
habitabilidad del ser humano, proponiendo mejor
una “sacudida” de las personas mas alla de sus
necesidades.

Bajo esta forma de entender y percibir el mundo,
el arte y la cotidianidad en general se cargan con
la misma frialdad que la ciencia omnipotente a la
que se adora. El arte de moda y que todo buen
critico debe apreciar y ensalzar es “conceptual”,
dirigido ya no al alma y los sentidos, sino al puro
intelecto, y pobre de aquel que no comprenda el
concepto del artista, pues deviene un primitivo
ignorante por debajo de la escala ontolégica de la
especie. No quisiera ser malinterpretado. Es
verdad que hablando de arte conceptual no todo

es decadencia. Gonzalez Gortazar dijo en alguna
ocasibn que este arte apela a lo mas
profundamente artistico, porque es un auténtico
acto de poiesis que transforma el modo de ser de
una cosa. Lo que antes era objeto cotidiano
deviene simbolo, arte, entidad novedosa. El arte
conceptual propone siempre otra lectura de las
cosas y en ese sentido, parado6jicamente, colabora
con la desconceptualizacion del mundo. La cosa
se transforma; la letra muerta cobra vida de
nuevo. Aparece una nueva jerarquia ontologica,
aunque esta sea en si misma conceptual. Todas las
vanguardias artisticas caen bajo este escenario,
incluido por supuesto el movimiento moderno en
la arquitectura. Pero todos sabemos que a los
grandes artistas creadores les pisan la cola una
inconmensurable fila de sujetos que, con la
creatividad apagada y las musas de sabético, no
hacen sino copiar y a veces incluso plagiar la
genialidad ajena, encabezando esta fila
actualmente, como protagonista inigualable, el
artificio “inteligente” del siglo XXI.

La arquitectura, como vemos claramente con
Eisenman, no es ninguna excepcion. Quiza en el
fondo el arquitecto no tenia malas intenciones y
apost6 por una revolucidén conceptual honesta.
Pero ensimismado en su narcisismo , olvidd o
menosprecio las lecciones del régimen nocturno y
abraz6 mejor una arquitectura ultra-racional,
post-funcional, empujando el régimen diurno a un
extremo rayando ya en lo inhumano. Pallasmaa es
muy consciente de esto y advierte “los problemas
arquitectonicos son demasiado complejos y
existenciales como para ser tratados s6lo racional
y conceptualmente. Nuestra manera de educar
deberia reconocer la existencia de un pensamiento
sensorial y una intuicién como complementos del
pensamiento conceptual, medios de comprension
de la esencia poliédrica y multifacética del
habitar”... la arquitectura se ha vuelto
autoreferencial y autista, en lugar de estar
motivada por la vision social o por una
concepcioén empatica de la vida™”2.

Quiza el peor pecado de Eisenman, en el sentido
de desviacion o distanciamiento de la meta como
transgresion consciente, sea precisamente su

7t Pallasmaa. Habitar. Pag 77, 80
72 Tbid. Pag 15

Spiritual Crisis and Architecture. An Analysis from the Anthropological Structures of the Imaginary

© 2023 Great Britain Journals Press

Volume 23 [Issue25 | Compilation 1.0

London Journal of Research in Humanities and Social Sciences




London Journal of Research in Humanities and Social Sciences

desprecio por lo simboélico. Pallasmaa refiere una
ocasibn en la que el norteamericano, al
preguntarsele acerca de su casa VI y los conceptos
que defendia y postulaba en ella, dijo: “aunque la
casa contemporanea todavia debe dar cobijo, no
necesita simbolizar o hacer romanticismo de esta
funcion de cobijo. Al contrario, tales simbolos

carecen hoy de significado y son pura
nostalgia3”. iQué pobreza de pasiéon por la
arquitectura se refleja en estas palabras!

Comparense con las de un arquitecto de corazon
y comprometido con su oficio, Frank Lloyd
Wright, quien cuando llegaba con sus clientes a
presentarles su proyecto les decia “voy a hacerles
un espacio en el que ustedes adoraran estar”4. A
las declaraciones de Eisenman, Pallasmaa
responde: “la arquitectura contemporanea ha
abandonado el problema de la vivienda. Nuestra
época posthistorica ha puesto fin a las narrativas
historicas... Esa pérdida de horizonte y de sentido
ha apartado a la arquitectura de las imagenes de
la realidad y la vida, hacia un compromiso autista
y autorreferencial con sus propias estructuras. La
arquitectura se ha convertido en wuna forma
artistica puramente retiniana... yo sigo creyendo
en la viabilidad de una arquitectura que pueda
dar la bienvenida al hogar del ser humano™?.

A manera de resumen, sefialemos entonces: para
que un espacio se transforme en algo mas que
simple construccion objetual, para que las
edificaciones se vuelvan verdadera arquitectura,
es necesario ir mas alla de la razéon y adoptar
también la fuerza del imaginario. El arquitecto
debe trabajar su materia prima desde sus
significados, entendiendo bien las imagenes que
resuenan en ella. Es aqui donde empieza la

73 Pallasmaa. Habitar, Pag 39

74 Tomado de Gonzalez Gortazar, Fernando. Arquitectura:
pensamiento y creaciéon. FCE, UNAM, Facultad de
arquitectura. 2016. México

75Pallasmaa. Habitar. Pag 39

poiesis y la arquitectura pasa, de ser algo
construido, a ser algo vivido. Este es el verdadero
reto: relacionar la positividad de la materia con la
virtualidad de los suenos, los recuerdos y
emociones. Es por ello que realizar una casa de
este tipo puede resultar complejo o quiza
imposible para un arquitecto atrapado en los
limites de la pura racionalidad funcional, incapaz
de darse cuenta que la memoria y la imaginacion,
los sentimientos y emociones, el pathos de la
humanidad, tienen su propia geometria, siempre
alejada de aquella otra, euclidiana y cartesiana. El
acto de habitar trasciende la dimension espacio
temporal y comprende mayoritariamente la vida
psiquica. Asi, la arquitectura es antes que nada,
espacio vivido, y como tal, estara siempre un paso
mas alla de cualquier geometria o mensurabilidad
concreta. Esto se puede ver, por ejemplo, en las
extensiones isomorficas de la posturalidad. Un
espacio cual sea puede tener una geometria visual
de caracter diurno. Un muro impecable y a plomo,
con una superficie lisa y tersa como acabado, en
el que aparece un nicho en forma de cuadrado
perfecto, con algunas repisas de cristal. Si esta
figura se acompana de elementos que contengan
carga simbolica —como el retrato de un familiar
querido, la efigie de un ser divino, las cenizas de
una mascota, los libros preferidos, el recuerdo de
aquel viaje a ese lugar anhelado— trasciende de
inmediato la geometria euclidiana para
convertirse en algo maés; poiesis pura. La rectitud
formal pasa a ser concebida como receptaculo de
caracter nocturno, que contiene en su lecho un
simbolo, le da albergue, y en ese momento, el
nicho antes cuadrado es ahora, en la geometria de
la psique, una concha protectora, una caverna, un
sancta sanctorum. Mismo caso con la orientacion
vertical o cartesiana. Durand dira “la escalera de
una casa desciende siempre. Subir a la buhardilla
sigue siendo descender en el corazéon del
misterio... espacio o recoveco igualmente tefiido
de aislamiento e intimidad. Es en la buhardilla
donde tiene lugar el enfurrunamiento absoluto,
sin testigos(...). Pese a su altitud, la buhardilla es
siempre un lugar de retorno enigmatico”. Por
esta razon Michael Ende no se equivoca al colocar
ahi a Bastian para que comience su travesia

76 Durand. Op cit. Pag 253.Las negritas son mias.

Spiritual Crisis and Architecture. An Analysis from the Anthropological Structures of the Imaginary

Volume 23 |Issue 25 |Compilation 1.0

© 2023 Great Britain Journals Press



iniciatica hacia el maravilloso reino de Fantasia”.
Es asi, entonces, como se debe leer una
casa-hogar, no desde la razén sino desde la
imaginacion poética, donde lo que de verdad esta
en juego es la interioridad protectora, la reflexion
y experiencia del huevo cosmico, del espacio
sagrado, del hueco o cavidad fundamental, matriz
uterina, seno sensual, contenedor primordial que
nos sostiene y abriga a todos los seres humanos,
centro mistico que permanece a cubierto de toda
indiscrecion profana. Esta casa-hogar que hace
del ascenso fisico un descenso iniciatico, estara
siempre mucho mas cercana al ser humano que
cualquier imponente o espectacular rascacielos.

Para concluir con las estructuras misticas, a
manera de derecho de réplica para aquellos
arquitectos qué si creen en la fuerza simbolica del
imaginario, citemos una vez mas a Frank Lloyd
Wright: “el sentido de lo romantico no puede
extinguirse en los corazones. Privada del latido de
este esencial corazén en su interior, la
arquitectura se convertiria en algo pobre,
achatado, con huesos de acero, perfiles de caja,
caflerias y pasamanos. La arquitectura, sin lo
romantico (es decir, nocturno-poético), no podria
inspirar nada, y degeneraria en una caja
destinada simplemente a contener objetos. Asi
que vayamonos con cuidado. El artista que
condena lo romantico no es mas que un necio
reaccionario. Prestemos por tanto atencidon y
volvamos a vivir siendo fieles a lo romantico”?®.

VII. LAS ESTRUCTURAS SINTETICAS O LA
ARQUITECTURA COMO FORMA
POETICA

Occidente tiene un deseo, convertido ya en
obsesion, por evadir la realidad; una realidad que
no agrada ni convence, porque esta vacia de
sentido. Se desea evadir el trabajo agobiante o
mal pagado, se desea evadir el espacio familiar en
el que solo se encuentran problemas, reclamos e
infidelidades. Se desea evadir la responsabilidad

77 En su extraordinaria obra La Historia Interminable.
78 Wright. Op cit. Pag 154. El paréntesis es mio.

de la independencia. Se desea evadir el esfuerzo.
Quiza lo que mas se desea es evadirse a uno
mismo, pues esto implica todos los anteriores.
Bajo este escenario, resulta muy logico que la
sociedad se haya entregado de buena gana a una
nueva forma de esclavitud, con su sometimiento
absoluto  al capital y las ideologias
fundamentalistas. El individuo percibe su falta de
libertad y hechizado por el consumo, corre a
buscarla tras las pantallas de sus gadgets
tecnocraticos, que so6lo lo esclavizan mas y mas,
hasta volverle un autémata idiotizado y
facilmente  manipulable. La artificialidad,
apariencia y virtualidad que gobiernan el mundo
occidental contemporaneo fueron los recursos con
los que nos prometieron alejarnos de esa realidad
monstruosa y vacia que tanto nos aterra. Con ello,
el ser se hizo a un lado, el Dasein quedo6 exiliado.
Nuestro problema fundamental es la apatia del
ser, apatia por ser y habitar este mundo
desalmado.

Ante esta situacién, la pregunta es ¢puede la
arquitectura salirse de estas redes y ayudar a
restablecer el Dasein, auténtica forma de ser en el
mundo? Nosotros nos arriesgamos de manera
afirmativa, y sostenemos que el recurso para
lograrlo es, una vez maés, la poesia. Por fortuna no
somos los primeros; hemos visto con Pallasmaay
toda una serie de intelectuales de enfoque
multidisciplinar, la batalla que llevan librando
para devolver a la arquitectura su valor simbélico
y poético. Hablar de la casa como refugio y
primer microcosmos nos ha llevado ya a pensar la
arquitectura como forma poética, recurso
terapéutico para restablecer un equilibrio
perdido, vehiculo conducente hacia el espacio més
alla de la objetividad del mundo. Durand
concluye su obra magna de antropologia
apostando por una  urgente necesidad de
revaloraciéon del imaginario como “recurso
supremo de la consciencia, contra el cual ninguna
objetividad alienante y mortal puede finalmente
prevalecer. Es la funcion fantastica la que anade a
la objetividad muerta, la satisfaccion de lo
agradable, la emocion estética, la serenidad y
rebelion filoséfica y religiosa”. Paul Ricoeur

79 Durand. Op cit. Pag 436

Spiritual Crisis and Architecture. An Analysis from the Anthropological Structures of the Imaginary

© 2023 Great Britain Journals Press

Volume 23 [Issue 25 | Compilation 1.0

London Journal of Research in Humanities and Social Sciences




London Journal of Research in Humanities and Social Sciences

termina su tratado sobre la voluntad con® una
postura similar: traer de vuelta el valor del
simbolo hacia la reflexion filosoéfica: el simbolo da
qué pensar. Hillman advierte desde la psicologia
que® la crisis espiritual que vivimos se debe en
buena medida a la cosificacién, literalizacién y
conceptualizaciéon del lenguaje, y propone mejor
como medida de sanacién, devolver al mundo su
alma, esto es, su pluralidad de sentido y vida
propia. Hace falta un re-planteamiento, una
re-vision no solo de la psicologia sino de toda
nuestra conducta en y hacia el mundo. Juhani
Pallasmaa y muchos otros arquitectos se suman a
este esfuerzo por reivindicar el valor noético del
imaginario en la arquitectura y en la vida en
general, como recurso eficaz contra la apatia y
desaliento del mundo occidental contemporaneo.
Siendo asi, nos resta para concluir esta reflexion
hablar acerca de las estructuras sintéticas de
Durand en la arquitectura, y para ello,
adoptaremos la poesia como recurso primordial
creativo. Pero quizd todavia algin lector se
pregunte épor qué la poesia? Porque esta, como el
mito, es inalienable. Si el ser humano esta
alienado es precisamente porque se alejo del
recurso poético-simbolico para comprender y
experimentar la vida. Dice Durand “no hay mas
honor verdadero que el de los poetas... pues el
honor poético de la humanidad consiste en dar
jaque a la nada del tiempo y de la muerte... el
imaginario es una actividad que transforma el
mundo, como imaginacion creadora”®?,

La arquitectura, como acto creador, forma parte
indiscutible de la poiesis; esa “causa que hace
pasar cualquier cosa del no-ser al ser”. Sin
embargo, si continuamos atentos al dialogo que
sostiene Diotima con Socrates, aprenderemos que
todo trabajo artistico es una creacion, pero no
todo trabajo artistico logra el rango de poesia.
Poetas son so6lo aquellos que crean musica y
verso®. Para otros autores, como Heidegger, la

80 Ricoeur, Paul Finitud y culpabilidad.Trotta. Madrid. 2012
8 Hillman, J. Op cit

82 Durand, Op cit. Pag 434

83 Banquete, 205b

84 Tbid, 205¢

poiesis pasa de ser creacion artistica a cargarse
con un sentido mas amplio y universal. Poiesis es
aletheia, revelacion del ser, la subita e
impredecible aparicion de una flor, el brotar de
una mariposa fuera de su capullo, el flujo del
agua toda vez que el frio invierno cede ante la
calidez primaveral y los hielos vuelven a
humedecerse para empezar de nuevo su danza
liquida entre las rocas suavemente talladas y
perfiladas. Esta poiesis heideggeriana resuena de
manera armonica con la contemplacion que tanto
sedujo a Warburg; momento de éxtasis o sofrosine
que acontece cuando algo se transforma y pasa
del caos al orden, del fondo a la forma, de la
potencia al acto, de la materia incomprensible a
la forma definida: ad sphaeram per monstra. La
poiesis, en la mayoria de los casos, involucra
también un caracter ladico; es algo que nos
transporta mas alla de los limites cosificados de lo
objetivo y sensible. Es ritual, es gesto, es
teatralidad y sinfonia en movimiento.

Una nueva pregunta se asoma ¢se puede hacer
musica y versos con la arquitectura? ées posible
una arquitectura que cante y recite? La respuesta
dependera de cada quien, pero solo aquellos que
lo afirmen estardin en condicion de seguir
adelante en la lectura y comprension de este texto.
Si no podemos comprender la arquitectura como
magia, como juego, como herramienta
contemplativa y como poesia pura, sus muros y
cubiertas permaneceran inertes y desprovistos de
sentido o de imagenes que conmuevan y afecten el
alma. Todo quedara en condicion de construccion
muda, quiza bella visualmente, funcionalmente
eficiente, pero sin alma propia, sin caracter
propio, sin virtud propia. Y eso no es
arquitectura. Hay que apostar mejor por una
arquitectura poética; hacer de y con la
arquitectura, poesia pura. Por supuesto, la idea de
conectar las estructuras sintéticas con la poesia no
es gratuita y se debe fundamentalmente a su
capacidad de resolver el conflicto de los opuestos
por medio de la armonia. El propio Durand dice
que una de las primeras manifestaciones de la
imaginacion sintética es la musical, donde la
finalidad es precisamente, hacer convivir en una
misma sincronia la diversidad tonal del sonido.
“La sintesis no es una unificacién como la mistica,

Spiritual Crisis and Architecture. An Analysis from the Anthropological Structures of the Imaginary

Volume 23 |Issue 25 |Compilation 1.0

© 2023 Great Britain Journals Press



no apunta a la confusion de los términos sino a la
coherencia que salvaguarda las distinciones y
oposiciones”®®, La mdasica, y las estructuras
sintéticas en general, poseen un  caracter
dialéctico. Las estructuras sintéticas no se bastan
a si mismas sino que se relacionan unas con otras
creando asi el relato mito-poético. Es aqui donde
descubrimos cémo superar la objetividad y el
nominalismo racional que hubo de petrificar y
desalmar al mundo. Gracias al simbolo, las
estructuras cobran vida y movimiento, pluralidad
de sentido y polimorfismo de imagenes; la letra
muerta, dogmatizada y literalizada, revive con
toda la fuerza de la poesia y el imaginario, donde
cada palabra nos remite a significados
acumulativos, cargando el mundo con una
riqueza incalculable. Por eso dice Durand que
“todo esfuerzo por traducir un mito es un
esfuerzo de empobrecimiento. La imaginacion
antecede a cualquier razonamiento y a cualquier
sintaxis... Lo que hay de universal en Ilo
imaginario no es una simple forma, sino
realmente el fondo... Es el dinamismo cualitativo
de la estructura lo que hace comprender la
forma”®,

Pasando a la arquitectura y sus estructuras
sintéticas y mito-poéticas, me gustaria senalar
algunas ideas de distintos arquitectos acerca de
como es el proceso creativo por el que las obras y
proyectos cobran vida. Pienso en primer lugar, ya
que ha sido nuestro Virgilio en este recorrido, en
Juhani Pallasmaa. El arquitecto finlandés tiene
muy claro su compromiso con la arquitectura
como forma poética. En una entrevista realizada
en 2011 por Peter MacKeith, sefiala: “me refiero
al concepto poético para hablar de las mas altas
cualidades arquitectonicas. Eso puede parecer
pretensioso. Sin embargo, la tarea fundamental
de la arquitectura es mediar entre nosotros y el
mundo y esto no es sino una llamada poética.
Cuando los escenarios en los que se desarrollan
nuestras vidas estan perdiendo su significado y
dimension humana, la arquitectura tiene el deber
de re-mitificar, re-sensualizar y re-erotizar
nuestra relacién con el mundo. La cuestion se

8 Durand, Op cit. Pag 358
86 Durand, Op cit. Pag 367

centra, una vez mas, en la dimension poética de la
vida. No creo que la busqueda de la esencia
poética de la arquitectura sea un empeio
romantico o poco realista, sino una absoluta
necesidad, pues la humanidad se encuentra
perdida cuando la vida pierde su resonancia en la
profundidad y espiritualidad de la existencia”®®.

Me parece que las ultimas palabras de Pallasmaa
resumen magistralmente uno de los principales
porqués de la crisis espiritual que se vive
actualmente en occidente: hay una pérdida de
resonancia en la profundidad de la existencia.
Pero valdria la pena sefialar que se trata de una
pérdida de resonancia simpatica. Hemos perdido
la capacidad de afectarnos ante el dolor y
adversidad del vecino; hemos perdido nuestra
cualidad ontolégica polifonica, de mimesis y
sensibilidad ante el mundo que nos rodea. Nada
importa, porque nada permanece mas de 30
segundos ante nuestra mirada aletargada, privada
de su capacidad reflexiva. Por ello es fundamental
la tarea de recuperar, desde la arquitectura y
todas las disciplinas, esa parte esencial de
humanidad que nos ha sido secuestrada. Hace
falta volver a desarrollar nuestra capacidad de
asombro ante el mundo y sus detalles, el gusto
por salir a caminar y sumergirnos en el paisaje y
sus misterios, mirar, a la manera de Pallasmaa,
con los ojos de la piel. Hace falta ensefar a
quienes nacieron con una tablet en la mano, que
existe un mundo real mas alla de la virtualidad y
apariencias de los avatares y perfiles superficiales
de las redes sociales. Hace falta escuchar a Louis
Kahn, por ejemplo, quien muy influenciado por
Barragan nos dice que existe en la arquitectura un
umbral que lleva desde la luz hacia el silencio.
Cual iniciado pitagorico, podria preguntarse al
lector éconoces ese umbral? iTodo ir4 bien! éNo
lo conoces? iTodo serd en vano!®. Cruzar ese
umbral significa poiesis, es decir, el momento en
que el deseo del silencio por llegar a ser, se vuelve
posible gracias a la luz y su cualidad psicopompa.

87 Pallasmaa. Los ojos de la piel. Pag 119

8 El cuestionamiento original se refiere al punto maégico,
oculto en las entrafas de la geometria pitagérica. Es un
cuarteto medieval muy popular entre los constructores o
talladores de piedra: “Un punto hay en el circulo /Que en el
cuadrado y triangulo se coloca/¢Conoces th ese punto? iTodo
ird bien!/¢No lo conoces? iTodo sera en vano!

Spiritual Crisis and Architecture. An Analysis from the Anthropological Structures of the Imaginary

© 2023 Great Britain Journals Press

Volume 23 [Issue25 | Compilation 1.0

London Journal of Research in Humanities and Social Sciences




London Journal of Research in Humanities and Social Sciences

Claro esta que esta creacion no la experimenta el
arquitecto sino el ser que vive el espacio, pero es
el arquitecto quien tiene obligacién de intuir y
construir las relaciones de los espacios con sus
habitantes; es el arquitecto quien debe procurar
en la medida de lo posible, que quien pise y
recorra sus espacios sea capaz de percibir el
silencio profundo de su arquitectura, su esencia
intima, revelada o sefialada por el poder mégico
de la luz y los claroscuros.

Este silencio arquitectonico ha seducido a todos
los grandes creadores; los ha llamado y les ha
pedido venir a existencia. Barragan liga este
silencio con el sentimiento de paz que nos
envuelve al escuchar el agua corriendo. “En toda
casa o jardin trato de hacer sentir el murmullo
placido del silencio, hacer que ese silencio cante
en mis fuentes”. Pallasmaa dira muy en sintonia
con Barragan que la experiencia auditiva mas
primordial creada por la arquitectura es la
tranquilidad, pues en ultima instancia, la
arquitectura es el arte del silencio petrificado®.
Este silencio es una condicién existencial a la que
solo se llega dejando atras el mundo ordinario de
la objetividad racional. David Le Breton dice: “El
silencio es el vestigio arqueolégico de otro
tiempo...intérprete directo del sentido de las
cosas, via directa para el repliegue del yo sobre si
mismo... llave de paso hacia el umbral que
permite al hombre encontrar su lugar en paz,
provision de sentido y fuerza interior... un
retorno a las fuentes®”. Estas palabras del
antropologo resuenan bien con el pensamiento de
Kahn y Barragan, para quienes el silencio es la
cualidad espiritual del mundo; llegar a percibirlo
es encontrar el ultimo rincén que la arquitectura
reserva so6lo para el buscador de su poesia. Y una
vez que percibimos ese silencio, la arquitectura
comienza a cantar. Esta idea me hace recordar
invariablemente a Marius Schneider y sus
hermosos textos donde hace cantar a las piedras
medievales y animales paleoliticos®. En ellos, el

89 Pallasmaa. Los ojos de la piel. Pag 63

9 Le Breton, D. Op cit. Pag 74 y ss

9 Schneider, Marius. El origen musical de los animales
stmbolo en la arquitectura y escultura de la antigiiedad.
Siruela. Madrid. 1998.

musicologo habla del ritmo tGnico de cada criatura
del cosmos, y la capacidad polifénica del ser
humano para repetirlos, mimetizarse y vibrar en
su misma frecuencia. Lo mismo piensa Louis
Kahn, al decir que el secreto para que un espacio
agrade y conmueva radica en lograr hacer que
vibre arménicamente con el ritmo tnico de quien
lo habita. Para ello, hace falta siempre conocer la
naturaleza de las cosas. La arquitectura nace de
ese entendimiento. ¢Cémo es la naturaleza de un
ladrillo, de una institucién, de un ser humano? El
arquitecto debe encontrar en la naturaleza de las
cosas, lo que ellas piden llegar a ser. Solo cuando
se descubre y comprende esa naturaleza, se puede
comenzar el proceso creativo de la arquitectura.
Pero para entender la naturaleza de las cosas, dice
Kahn, hay que remontarse al origen, y en el
origen, lo que nos espera siempre es la poesia, el
acto imaginativo, la intuicion que precede a la
razon. Solo la poesia logra dar forma a lo
inabarcable, sblo ella es capaz de dotar con una
silueta las pasiones y pulsiones que nos afectan.
Preciso es decir que para Kahn, poesia y
arquitectura son una misma cosa; un edificio es
un poema escrito con el lenguaje de la
espacialidad y la materia. En tltima instancia, la
arquitectura solo puede definirse por la poesia, o
dicho de otro modo, s6lo es arquitecto quien
posea las secretas y silenciosas cualidades del
poeta.

Hay algo mas que debe aprender a escuchar con
mucha atencién todo buen  arquitecto: las
revelaciones nostalgicas. Para Barragan, lo mismo
que para Kahn, la nostalgia significa tener
consciencia del pasado, pero elevada a potencia
poética. “Para el artista, su pasado es la fuente de
donde emanan sus posibilidades creadoras, y la
nostalgia es el camino para que ese pasado rinda
los frutos de que esta prefiado. El arquitecto no
debe, pues, desoir el mandato de las revelaciones
nostalgicas, porque sb6lo con ellas es
verdaderamente capaz de llenar con belleza el
vacio que le queda a toda obra arquitecténica una
vez que ha atendido las exigencias utilitarias del

Spiritual Crisis and Architecture. An Analysis from the Anthropological Structures of the Imaginary

Volume 23 |Issue 25 |Compilation 1.0

© 2023 Great Britain Journals Press



programa. De lo contrario la arquitectura no
puede aspirar a seguir considerandose un arte”2.

So6lo a través de esta actitud poética se puede
encontrar la naturaleza del silencio que quiere
venir a la vida. La creacién arquitecténica
responde a una fuerza interior, un deseo de
existencia. Ese deseo es lo que hace que la formas
y volumenes broten cual auténticas epifanias. Asi,
el trabajo de creacion arquitecténica no comienza
con nada preestablecido, ni con ninguna lista de
necesidades funcionales. Es mas un proceso de
guardar silencio y esperar las revelaciones o
intuiciones que poco a poco se van acomodando,
dialogando, construyendo como pluralidad en
movimiento. La forma se va modificando y el
concepto se va aclarando. El acto creador en la
arquitectura comienza entonces donde la razon
reposa y la imaginacion devela la asombrosa
materia prima que recoge de las profundidades
del gran océano arquetipal de la humanidad. Este
primer momento es, por  definicion,
absolutamente irracional. Aqui encuentro espacio
a las ideas de Fernando Gonzalez Gortazar, para
quien crear significa dejar salir la intimidad e
irracionalidad propia. Para el tapatio, el proceso
creativo puede abordarse desde dos vias
distintas: el disefio o la composiciéon. El primero
es cerebral, trata siempre de poner orden
riguroso, podriamos decir que es de caracter
diurno. El segundo en cambio es imaginal,
poético, caos que se comprende y trabaja con el
alma. El acto creativo no puede encerrarse bajo
ninguna metodologia; pretender eso es absurdo,
pues cada proyecto es Gnico y con unicas formas
de resolverse. La  metodologia puede
transformarse facilmente en dogmatismo que
sefale e imponga como hacer las cosas siempre de
una misma manera. Para Fernando, la poesia esta
siempre primero que la razéon. "Los verdaderos
misterios de la vida, como el arte, la belleza, el
amor y la muerte, estin completamente fuera de
alcance de la razon. Estos misterios le incumben a
la arquitectura, pero la inica forma de palparlos
es a través de la poesia; la poesia como forma de
conocimiento. Hay que concebir primero la poesia

92 Extraido del discurso de Barragan al recibir el premio
Pritzker. https://arquine.com/el-discurso-de-luis-barragan/

de la arquitectura para luego levantar a su
alrededor sus muros y cubiertas™.

A este respecto dice muy acertadamente
Pallasmaa que las imagenes poéticas no se idean
ni se inventan, como sucede con el pensamiento
racional, sino que se encuentran, se revelan, se
intuyen y se rearticulan con cada nueva
experiencia®.

Todo esto viene muy bien con la poética del
espacio de Bachelard, para quien el proyecto es
un onirismo de corto alcance donde las ideas del
espiritu reposan con alegria pero el alma no
encuentra ningin espacio donde acurrucarse®. El
alma que imagina sigue un camino distinto que el
espiritu que observa. Ella no quiere llegar a un
punto final reductor sino a senderos que se
bifurquen una y otra vez para multiplicar en ellos
sus imagenes polivalentes. Por el contrario, el
espiritu  busca siempre acotar y encerrar en
nombres, férmulas y decretos todo cuanto
observa. La imagen poética no necesita de un
saber porque es anterior al pensamiento. Para
Bachelard, existen dos polos que iluminan a toda
poesia: inspiracion y talento. El primero es hijo
del espiritu racional; el segundo lo es del alma
ingenua. Son estos polos a los que se refiere
Gonzélez Gortazar cuando habla del diseno y la
composicion. Para crear un poema bien
estructurado, es necesario que el espiritu lo
ordene en un proyecto, pero una simple imagen
poética no tiene necesidad de tal proyecto; para
ella solo es necesario un movimiento del alma
para surgir de las profundidades. Sucede lo
mismo en la creaciéon arquitectonica. Ambos,
alma y espiritu, razon e imaginario, inspiraciéon y
talento, disefio y composicion deben unir
esfuerzos. Como dijo magistralmente el gran
artista creador, Francisco de Goya: "la fantasia,
abandonada de la razon, produce monstruos
imposibles: unida con ella es madre de las artesy
origen de sus maravillas™®.

93 Gonzalez Gortazar. Op cit. Pag 39 y ss

% Pallasmaa. Habitar. Pag 106

% Bachelard. Op cit. Pag 93

9% Manuscrito de la estampa 43 “El suefio de la razon
produce monstruos”, de la serie de Los caprichos, en el
Museo del Prado.

Spiritual Crisis and Architecture. An Analysis from the Anthropological Structures of the Imaginary

© 2023 Great Britain Journals Press

Volume 23 [Issue25 | Compilation 1.0

London Journal of Research in Humanities and Social Sciences



https://arquine.com/el-discurso-de-luis-barragan/

London Journal of Research in Humanities and Social Sciences

Hemos llegado al final de la travesia. Me gustaria
cerrar este recorrido con broche de oro,
recordando la voz del més importante arquitecto
mexicano y uno de los maés grandes de la historia.
Cuando recibe el Pritzker, maximo galardén
internacional en la arquitectura, Barragan revela
su condicién de arquitecto poeta, diciendo entre
muchas otras, las siguientes palabras: “¢Como
comprender el arte sin la espiritualidad religiosa
y sin el trasfondo mitico que nos lleva hasta las
raices mismas del fenémeno? En el arte de todos
los tiempos y de todos los pueblos impera la
logica irracional del mito... Seguiremos
trabajando con la esperanza de que nuestra labor
coopere en la gran tarea de dignificar la vida
humana por los senderos de la belleza y
contribuya a levantar un dique contra el oleaje de
deshumanizacién y vulgaridad que vivimos... Me
parece alarmante que en el vocabulario
arquitectonico se hayan erradicado palabras como
belleza, inspiracion, magia, encanto, serenidad,
silencio, maravilla, intimacia. Todas ellas echado
raices en mi corazon, en mi alma, y atin no he
logrado hacerles demasiada justicia en mis obras,
pero todas ellas han sido siempre mis guias, la luz
que me ilumina, mi propio silencio... La
arquitectura, en ultima instancia, es el sublime
acto de imaginacion poética”’

97 Extraidodehttps://arquine.com/el-discurso-de-luis
-barragan/

Spiritual Crisis and Architecture. An Analysis from the Anthropological Structures of the Imaginary

Volume 23 |Issue 25 [Compilation 1.0

© 2023 Great Britain Journals Press


https://arquine.com/

