
Scan to know paper details and author’s profile1

2

Received: 1 January 1970 Accepted: 1 January 1970 Published: 1 January 19703

4

Abstract5

6

Index terms—7
Author: Universidad de Murcia, Campus de La Merced, edificio Rector J. Loustau, 30001, Murcia.8

1 ABSTRACTA9

La poesía existencialista de posguerra se caracteriza por acudir a un acervo simbólico de mitos y signos procedentes10
de las Sagradas Escrituras, así como por emplear el versículo de los libros sapienciales de la Biblia como recurso11
métrico favorito. Desterrados al igual que la pareja edénica o el ángel Lucifer, los poetas se encuentran figurada12
y literalmente en una realidad adversa e irreconocible -España tras la instauración del franquismo-, clamando13
a una deidad que parece ajena al mal humano y lejana. La idiosincrasia de este estilo no es una peculiaridad14
retórica propia de los años 40, sino que se adscribe a una tradición lírica anterior que procede de la mística del15
siglo XVI, pero que radica en una determinada espiritualidad noventayochista, alcanzando su clímax con Rosario16
de sonetos líricos (1912) y El Cristo de Velázquez (1920), de Miguel de Unamuno. El presente trabajo pretende17
rastrear las huellas bíblica y unamunianas en las principales poetizaciones existencialistas, analizando la relación18
de continuidad y ruptura los poetas de posguerra establecen con sus fuentes primarias, por un lado; por otro,19
evidenciar la función subversiva desempeñado por el lenguaje bíblico, ya que, en virtud de su valor universal,20
consigue poner nombre al inconformismo y la desazón contemporáneos.21

2 I. INTRODUCCIÃ?”N22

En el panorama lírico de posguerra, la apetencia rehumanizadora de los años treinta no desapareció con23
la instauración del franquismo, sino que se encarriló en un cauce estético de abolengo espiritual, que fue24
ramificándose en distintas vertientes estilísticas -agónica, intimista, social-y que siguió vigente hasta casi la25
mitad de los cincuenta. El denominador común de esas poetizaciones fue el recurso a diversas soluciones retóricas26
y simbólicas procedentes de la Biblia o, más genéricamente, de la mitología cristiana y su parafernalia litúrgica.27

En la eclosión de libros poéticos de cariz religioso que se verificó a partir de 1939, ese peculiar código semántico28
se convierte en el elemento diacrítico que permite distinguir la poesía existencialista, surgida al amparo de29
la rehumanización neorromántica y madurada con la «revolución» de 1944 1 , de la propiamente «divinista»,30
contemporánea de aquella o escasamente antecedente, de la que difiere desde el punto de vista argumental,31
lingüístico, métrico y hasta funcional.32

La utilización de mitos y símbolos tomados de la Biblia y el empleo del versículo como canal de expresión son33
los elementos idiosincráticos de esa retórica peculiar que Jato define «lenguaje bíblico» (2014: 19). En efecto,34
para vertebrar la búsqueda personal de la divinidad, los poetas existencialistas vuelven a la vertiente religiosa de35
las letras españolas, pasando por la mística -recuérdese que 1942 fue el cuarto centenario del nacimiento de San36
Juan de la Cruz-, la lírica barroca, los rescoldos de la estética romántica y, sobre todo, el noventayochismo y la37
obra de Miguel de Unamuno.38

139

Según García de la Concha, la revolución estética marcó el año 1944, con la publicación de cuatro obras40
imprescindibles de la primera posguerra: Hijos de la ira de Dámaso Alonso, Sombra del paraíso de Vicente41
Aleixandre, Poesía y dolor de Ildefonso Manuel Gil y Pasión del verbo de Carmen Conde (1983: 490). Para la42
irradiación estética a partir de 1944, véase Prieto de Paula (1991); especialmente cap. IV: «La diáspora de los43
hijos de la ira (Lírica española de 1944 a 1952)».44

1

Global Journals LATEX JournalKaleidoscope™
Artificial Intelligence formulated this projection for compatibility purposes from the original article published at Global Journals.
However, this technology is currently in beta. Therefore, kindly ignore odd layouts, missed formulae, text, tables, or figures.

CrossRef DOI of original article:



4 II. EL USO DEL VERSÍCULO Y LA ESTRUCTURA SALMÃ?”DICA

Así que, el lenguaje de las Escrituras renueva el estancamiento formal en el que se encontraba la lírica de los45
años 30, permitiendo expresar el desasosiego originado por una crisis religiosa que es, en realidad, identitaria46
y social, al coincidir con la instauración del régimen franquista. Asimismo, desde el punto de vista mítico y47
simbólico, permite revelar el proceso de reconstrucción nacional y la conciencia crítica de la posguerra. D hecho,48
la intertextualidad bíblica, explotando la cobertura universal del mito y la carga asociativa del símbolo, resultó49
muy operativa para los poetas de los cuarenta, ya que les otorgó un margen de libertad que el régimen les negaba:50

A través de su particular infraestructura mítica y simbólica, el exiliado interior subvierte el programa ideológico51
de la dictadura: bajo esa máscara de poesía religiosa que detecta la poesía existencial desarraigada, consigue52
expresar su condena al dolor y a la injusticia que sobrevienen con la muerte de España en el conflicto civil (Jato,53
2004: 12).54

La misma subversión detectada a la hora de analizar el aparato mítico se hace patente en el uso del versículo,55
que viene a ser oponente del sistema de versificación garcilasista imperante en el régimen. Por consiguiente, el56
lenguaje, en cada uno de sus elementos compositivos, adquiere una connotación subversiva, ya que expresa una57
rebelión individual que va contra un verso tradicional y contra un orden centralizador: La desarticulación del58
verso implica la desarticulación de un sistema, de un sistema objetivo, entendido como orden universal aceptado59
y de un sistema subjetivo, entendido como correspondiente orden interno. [...] Se trata de la reivindicación de un60
sujeto moderno desmembrado y en conflicto y de su modo particular de sentir la ausencia de un orden superior.61
[...] La liberación de la forma implica ir contra la sociedad, el statu quo, contra la imagen del padre. El arte62
moderno es siempre revolucionario a través de una forma pura que adquiere un sentido subversivo (Utrera, 2010:63
9-10).64

3 London Journal of Research in Humanities and Social Sci-65

ences66

La sustancia constitutiva de ese código lingüístico, entonces, parece ser la reversibilidad. Gracias a su67
infraestructura, los poetas encarnan aspectos universales de la condición humana, pero cuya esencia se revierte68
y se matiza de forma específica, debido a las circunstancias históricas vividas por los autores. Las alusiones69
intertextuales, si bien hacen mención a un referente preciso, cambian su sentido al alterarse las causas que las70
originan. Este procedimiento llega a cobrar una función catártica, puesto que, a través del lenguaje bíblico, la71
cultura de disidencia puede manifestar, más o menos veladamente, su inconformismo ante un sistema político y72
cultural no propenso a aceptar críticas y reprobaciones.73

A continuación, se ofrece un breve recorrido textual por autores que hicieron un uso peculiar de ese lenguaje74
bíblico que venimos describiendo. Hemos destacado poetas cuyas estéticas se vinculan, temáticamente, con el75
existencialismo, y, discursivamente, con el agonismo. Se incluye a Dámaso Alonso, a los poetas de la Antología76
consultada de la joven poesía española (1952) que siguen la corriente encabezada por Hijos de la ira -o sea, Vicente77
Gaos, José Hierro, Eugenio de Nora, José María Valverde, Blas de Otero; en menor medida Carlos Bousoño-.78
Añadimos a la lista a José Luis Hidalgo, por el intenso patetismo que estructura su verso.79

4 II. EL USO DEL VERSÍCULO Y LA ESTRUCTURA80

SALMÃ?”DICA81

La tendencia al uso del versículo, tan en boga en los cuarenta, había empezado a atisbarse ya a finales del siglo82
XIX, si bien con claras diferencias. Desde el punto de vista métrico, en efecto, a partir del Modernismo se va83
pronunciando una progresiva generalización del verso libre, iniciada por Juan Ramón Jiménez en su Diario de84
un poeta recién casado (1917). Un impulso notable a esa tendencia lo dio el creciente número de traducciones en85
verso libre o prosa poética de obras americanas, inglesas y francesas, que fueron dándose a conocer en muchas86
revistas a principios del siglo XX: Renacimiento, La Lectura, España. Analizando la obra crítica de Díez-Canedo87
y centrándose en la selección de autores extranjeros traducidos al castellano en Prometeo (1908-1912), Navarro88
afirma:89

Díez-Canedo acierta, sin duda, al señalar la importancia de la traducción como referencia inevitable en la90
evolución de la poesía moderna hacia el verso libre. La traducción en prosa había sido siempre un hecho, pero a91
partir del simbolismo, adquiere un sentido distinto, ya que supone la plasmación en un nivel práctico de aquello92
que no era aceptado todavía en el campo de la creación literaria en el propio idioma. La traducción de poesía en93
verso libre o prosa viene a constituir así la «prueba» de la posibilidad de una poesía independiente de la rima y94
del metro (1997: 292).95

Efectivamente, el verso libre desvincula lo poético de los criterios habituales de medida y rima, manteniendo la96
estructura tipográfica tradicional del verso. Sus características fundamentales son la irregularidad y la extensión97
variable. La falta de rigidez de su estructura intenta reflejar la naturalidad de la expresión oral.98

Si bien la silva barroca podría considerarse el antecedente métrico del verso libre, Díez-Canedo, en su ensayo99
«Lugones y la libertad del verso» (1983), señala como precursores a Bertrand, Baudelaire, Nietzsche y Whitman.100
Este, especialmente, adopta una modalidad de verso libre de mayor extensión, que es el versículo, metro predilecto101
de los poetas de los cuarenta y apropiado a la andadura prosaria de la poesía social. De hecho, la crítica es unánime102
en considerar la influencia que el versículo de Hojas de hierba (1855) tuvo «en la segunda generación versolibrista,103

2



la de las vanguardias: concretamente en Sabat Ercasty, Neruda, Aleixandre, Dámaso Alonso y León Felipe, entre104
otros» (Paraíso, 1985: 63).105

Hablando de la versificación de Aleixandre y de los poetas de la Generación del 27, Bousoño puntualiza106
que la peculiaridad de ese verso es un ritmo endecasilábico: los ritmos que forman la masa más abundante de la107
versificación aleixandrina no tienen nada de extravagante. Se trata simplemente de Efectivamente, el endecasílabo108
permite mantener un ritmo prolongado que confiere una sensación de tensión contenida, una cadencia oracional,109
a diferencia del verso breve. El amplio margen de libertad expresiva del versículo no inhibe la intención rítmica110
del autor, que se manifiesta tanto en la representación gráfica (con su sistema de pausas y acentos) como en111
el despliegue de figuras retóricas de repetición y significación. Sin embargo, ese peculiar modelo métrico está112
vinculado a las Escrituras. Más del 40% del texto bíblico entraña un alto nivel de lirismo, la mayor parte del113
cual aparece en el Antiguo Testamento, en los llamados libros poéticos: Salmos, Proverbios, Lamentaciones,114
Cantar de los Cantares, Job y Eclesiastés. Los primeros cuatro están escritos enteramente en verso. El libro de115
Job comprende un prólogo y un epílogo en prosa, y el Eclesiastés entraña una considerable porción de poesía116
en su estructura discursiva. Además, fragmentos poéticos aparecen tanto en los libros históricos, en los que117
se emplea la poesía para ilustrar el relato y para la celebración de un suceso épico, como en los proféticos,118
que fusionan en secuencia continua prosa y verso. Lo que caracteriza esta versificación, del todo ajena a los119
principios prosódicos clásicos, es su estructura reiterativa, base de la retórica bíblica y semítica 2 , que se puede120
descomponer en tres elementos principales: el binarismo, patente en el frecuente recurso a bimembraciones; la121
parataxis, especialmente el uso de endíadis como método de coordinación; y la simetría. Cada una aparece122
en distintos niveles de organización textual, tanto el léxico como el oracional, hasta convertirse en el principio123
compositivo de un libro bíblico en su En virtud de esa idiosincrasia, el versículo es el medio favorito de los124
poetas de posguerra, no sólo por las características estructurales propias de esta forma de versificación y sus125
artificios retóricos connaturales, sino también por el ritmo lógico que en él subyace y que permite la revelación126
completa de las especulaciones íntimas del espíritu humano acerca de lo divino en sí, y de la relación con lo127
divino: interrogaciones y exclamaciones, apóstrofes líricos, hipérboles, comparaciones, anáforas, paralelismos y128
bimembraciones son algunos de los recursos a través de los cuales se encauza mejor el agonismo de la poesía.129
En efecto, una somera observación de los poemas de los años cuarenta es suficiente para revelar la adopción130
del salmo, quintaesencia de la lírica bíblica, como recurso compositivo favorito para los autores; preferencia131
que se hace patente ya en el título de sus creaciones. Considérese el bellísimo «De Profundis» de Hijos de la132
ira; los salmos contenidos en Subida al amor (1945) de Bousoño («Salmo sombrío», «Salmo violento», «Salmo133
desesperado», «Salmo del solitario»); los reunidos en Hombre de Dios (1945) de Valverde («Salmo inicial», «Salmo134
de la tierra y el hombre», «Salmo de las estrellas», «Salmo de las rosas», «Salmo de la sed de Dios», «Salmo de135
la ciudad», «Salmo de la mano de Dios»); o los de Ángel fieramente humano (1950) de Otero («Salmo por el136
hombre de hoy»).137

En resumidas cuentas, la estructura paralelística del versículo faculta la enucleación de un concepto en el que138
se subsume la indagación creativa del autor.139

Además, los procedimientos de composición y el tono dramático que estructuran el verso, le confieren un intenso140
patetismo, acorde con el aparato simbólico que en él se despliega. El paulatino proceso de secularización que141
experimentó Europa desde finales del siglo XIX, la consiguiente desacralización del mundo puesta en marcha por142
el nihilismo nietzscheano 3 , la transitoriedad de la existencia y la falta de perdurabilidad de la palabra planteadas143
por Bergson y Heidegger, las consecuencias de la industrialización en el ser humano y en las ciudades..., son, todos144
ellos, elementos cuya coincidencia temporal favoreció su retroalimentación, de modo que terminaron generando145
una crisis de la cosmovisión que afectó a toda la sociedad; una crisis, por lo demás, enconada por la catástrofe146
general de las guerras y por la depresión económica de 1929.147

La toma de conciencia de esta situación histórica hizo que los agentes culturales interpretaran su propia148
naturaleza y la de todo lo existente a través de determinadas ideaciones sobre dicho entorno. En el caso149
específico que nos atañe, el recurso a mitemas bíblicos, descontextualizados y desubicados de su marco de150
procedencia, contribuye a vertebrar el horror vacui que significó individual y socialmente la pérdida de la fe151
en la modernidad. Es decir, significan, mediante su abstracción modélica, el proceso de 3 El concepto de la152
«muerte de Dios», aparecido ya en La gaya ciencia (1882), se popularizó diez años después con la publicación de153
Así habló Zaratustra (1892). alienación subjetiva ante lo real y la identificación con el esquema arquetípico que lo154
fundamenta. Merced a este valor universal que entrañan, los mitos sufren asimismo cierta actualización histórico-155
antropológica, dependiendo del abordaje literario que se realice, revelando tanto la actitud de un autor particular156
hacia su tiempo, como las diferentes reelaboraciones míticas realizadas por sus contemporáneos (Labanyi, 1989:157
2). O sea, su esquematicidad y universalidad contribuyen a crear una mitología individual que se incrusta en158
toda una tradición mítica.159

Pero ¿cómo se inserta el mito en las varias cristalizaciones poéticas que aparecieron a partir de los años160
treinta? Por lo general, o se hallan referencias explícitas a mitos fundacionales de la tradición judeocristiana161
o incorporaciones de elementos sintagmáticos que aluden a ellos, o se detecta un aparato simbólico adscribible162
al mismo ámbito. Por lo que atañe al último aspecto, es preciso puntualizar que esos símbolos no aparecen163
separados del contexto mítico al que se refieren, sino que se configuran como sus directas irradiaciones. De hecho,164
si el fondo mítico es sencillamente aludido, es posible rememorar gracias a un determinado conjunto imagístico.165
Además, en virtud de su capacidad asociativa y transfiguradora, el símbolo «va a convertirse en un intermediario166

3



5 5

entre esas dos esferas: el mundo físico (la realidad palpable, la que se percibe a través de los cinco sentidos)167
y el trascendente (la realidad ”invisible, ”intangible” de las abstracciones)» (Jato, 2004: 24). Partiendo de ese168
punto de arranque, y tomando prestadas de Lévi-Strauss y Kerényi las categorías de mitema 4 y mitologema 5169
respectivamente,170

5 5171

«La palabra mitologema fue usada por primera vez por Kerényi en 1949 para expresar la esencia del mito, la parte172
invariable del mismo; así pues, las características principales del mitologema vendrían a ser su esquematicidad,173
su estatismo (el esquema básico parece repetido en diferentes mitos) y la dificultad de traducir su significado a174
lenguaje no Ortuño (2014: 7-8) clasifica las modalidades de uso del mito en las manifestaciones poéticas surgidas175
a raíz de la Generación del 27. La estudiosa identifica cuatro vías, que resumimos a continuación:176

? la inserción en el tejido lingüístico de fragmentos sintagmáticos extraídos de las Escrituras o de textos177
litúrgicos con una finalidad distinta a la de procedencia 6 ; ? la introducción de unidades léxicas que, debido178
a la frecuencia de su aparición en el sistema tropológico del poema, se vinculan al hipotexto bíblico 7 ; ? la179
transposición de mitologemas propios de la tradición judeocristiana a otros sistemas míticos, por una relación de180
parecido en sus esquemas constitutivos 8 ; ? la romanticización de ciertos mitos, cuyo esquema constitutivo sea181
creación / Paraísocaída / error -sufrimientos -Apocalipsis / profecía.182

Los mitos a que nos referimos proceden tanto del Antiguo Testamento como del Nuevo. La intertextualidad183
evangélica hace hincapié en referencias cristológicas relacionadas con la Pasión que, de por sí, no se postula como184
mito stricto sensu. Sin embargo, y siguiendo la senda interpretativa de Ricoeur (1979: 426), el martirio del185
Mesías llega a alcanzar valor mítico por entrañar una verdad soteriológica, ejemplificada a través de la conducta186
de Cristo, cuya rememoración adquiere una simbología específica para el cristianismo.187

Por lo que concierne al primer punto, los autores revelan un amplio conocimiento de los libros 8 En «Elegía»,188
de Libro de poemas (1921), García Lorca describe a la diosa Ceres con atributos y connotaciones propios de la189
Virgen María. sapienciales 9 . Después de los Salmos, el de Job es el texto al que más referencia se hace, tal vez190
por un proceso de transferencia que llega a realizarse entre los autores y la fuente. Sometido a una opresiva prueba191
por Satanás con autorización de Dios, Job demuestra su fidelidad al Creador. Pero no es el desenlace del tanteo192
lo que fascina, sino el tanteo mismo. El personaje del Antiguo Testamento es el justo que sufre injustamente,193
que padece enfermedades y desgracias, que se hunde en la miseria, que sobrevive a la muerte de sus hijos y a194
la devastación de su mundo, y que se ve privado de la palabra divina. Job no entiende la ira de Dios, ya que195
no ha sido provocada por su irreprensible conducta moral, ni justifica el silencio de Yahvé, que lo lleva a dudar196
de todo. Es evidente el paralelismo que se crea entre la agonía jobiana y la existencialista. Incluso en el léxico197
recurren muchas semejanzas, especialmente en el ámbito semántico de la putrefacción, de la corrupción física,198
de la repugnancia 10 . El «De Profundis» de Hijos de la ira está repleto de imágenes expresionistas del mismo199
talante (340-341) 11 :200

Si vais por la carretera del arrabal, apartaos, no os inficione mi pestilencia. El dedo de mi Dios me ha señalado:201
odre de putrefacción quiso que fuera este mi cuerpo [...] Yo soy la piltrafa que el tablajero arroja al perro del202
mendigo, y el perro del mendigo arroja al muladar.203

11204

Las citas por Alonso (1998). En lo sucesivo me limitaré a señalar, en cada cita, el número de la página entre205
paréntesis. 10 «Gusanos y costras polvorientas cubren mi carne, mi piel se agrieta y supura» (Job 7: 5); «Él206
me aplasta por una insignificancia y multiplica mis heridas sin razón» (9: 17); «Aunque me lavara con nieve y207
purificara mis manos con potasa / Tú me hundirías en el fango y hasta mi ropa sentiría abominación por mí» (9:208
30-31); «Así este hombre se deshace como madera carcomida, como ropa devorada por la polilla» (13: 28); «Su209
ira me desgarra y me hostiga, Él rechina sus dientes contra mí» (16: 9); «Mi mujer siente asco de mi aliento, soy210
repugnante para los hijos de mis entrañas» (19: 17); «Los huesos se me pegan a la piel y se me desprenden los211
dientes de las encías» (19: 20); «De noche, me siento taladrar mis huesos, los que me roen no se dan descanso»212
(30: 17); «Mi piel ennegrecida se me cae, mis huesos arden por la fiebre» (30: 30).213

[...] yo soy el orujo exprimido en el año de la mala cosecha, yo soy el excremento del can sarnoso, el zapato sin214
suela en el carnero del camposanto, yo soy el montoncito de estiércol a medio hacer, que nadie compra y donde215
casi ni escarban las gallinas. Pero te amo, pero te amo frenéticamente. ¡Déjame, déjame fermentar en tu amor,216
deja que me pudra hasta la entraña, que se me aniquilen hasta las últimas briznas de mi ser, para que un día217
sea mantillo de tus huertos! Los poetas demuestran una verdadera inclinación al Génesis, especialmente hacia218
los mitos relacionados con la creación del Universo y las vicisitudes de la pareja edénica, después de su expulsión219
a la Tierra. Asombra, en efecto, la cantidad y la variedad de representaciones del jardín del Edén que aparecen220
en la poesía española de la primera mitad del siglo XX.221

Pese a estar ligado a la modernidad, el del Paraíso es un tópico universal que ha ido reiterándose en la literatura,222
desde las poetizaciones del locus amoenus clásico hasta la poesía renacentista, pasando por la tradición literaria223
cristiana de la Edad Media; desde la recreación miltoniana hasta el Modernismo, pasando por el Romanticismo224
y el simbolismo. Pero, centrándonos en el contexto hispánico del siglo XX, toda reelaboración del Edén está225
marcada negativamente por un sentimiento de nostalgia, que hace que el mito de la creación se una, de una vez226
por todas, al de la expulsión y la caída.227

4



Si desde Bécquer hasta Juan Ramón Jiménez los jardines paradisíacos que florecen en las páginas de los poetas228
son «trasunto de una intimidad que aspira a crear, o a crearse, un mundo bello» (Alvar, 1986: 4), en tanto que229
evasión de otro mundo que ha empezado ya su particular descensus ad inferos, en las representaciones posteriores230
el mitema del jardín primero llega hecho añicos. Como ya se ha explicitado atrás, el laicismo y el nihilismo231
finiseculares obturan cualquier posibilidad de construcción idílica de un lugar idealizado, repleto de seguridades232
lógicas, teológicas y escatológicas (Gillespie, 1995: XIII), con lo cual a los poetas sólo les cabe entonar un canto233
elegíaco a la plenitud de antaño.234

En resumen, la vigencia de este mito muestra, de un lado, la permeabilidad de la poesía de los años treinta al235
derrumbamiento de la cosmovisión general, y, de otro, la pervivencia de elementos románticos y simbolistas 12236
que analizaremos a seguido. Respecto a su significación en la modernidad literaria española, suele declinarse en237
una poliedricidad de símbolos, para cuya clasificación volvemos a remitir a Ortuño (2014: 55-74) 13 .238

El tópico de la pérdida del Paraíso en las poetizaciones de los existencialistas, en efecto, se matiza con un239
tinte más hosco. La palabra serena y el afán panteísta de Sombra del paraíso no arraigan mucho en esos poetas,240
quienes prefieren el tono brusco de Alonso para enfrentarse a esta temática. Aunque no se cite directamente el241
Edén, las alusiones son bastante claras, gracias al uso de símbolos relacionados con el mitologema de la creación,242
como el de la espada y el del ángel. La expulsión va aparejada a la idea de destierro, abandono y privación, como243
sugieren respectivamente Vicente Gaos («En destierro»: 13 Según la estudiosa, el paraíso puede representar la244
patria añorada en el exilio (León Felipe, Ganarás la luz, 1943), el espacio doméstico que, pese a cercenar las245
exigencias de libertad, representa un lugar seguro (Pilar de Valderrama, Hortus conclusus, 1928), la edad de246
la inocencia que permite al ser humano la armónica fusión con la naturaleza (Vicente Aleixandre, Sombra del247
paraíso, 1944), la alegoría del amor perfecto en sus derivaciones humana y espiritual (Pedro Salinas, La voz a248
ti debida, 1934; Ernestina de Champourcín, Cántico inútil, 1936), la pérdida de Dios y de la fe (García Lorca,249
Libros de poemas, 1921; Rafael Alberti, Sobre los ángeles, 1929; Luis Cernuda, Un río, un amor, 1929); la palabra250
creadora (Pedro Salinas, Presagios, 1924).251

12 Sobre la supervivencia en la modernidad literaria occidental de elementos románticos y simbolistas, y252
la necesidad de enfocar el asunto desde una perspectiva transversal, véanse: Abrams (1971), Silver (1996)253
Contextualizando esa precipitación del locus amoenus al locus horridus, resulta inmediata la referencia al254
momento histórico: naufragadas las ilusiones de un posible regreso al statu quo ante bellum, el poeta bracea255
para no hundirse en la lóbrega realidad del régimen.256

Ese locus horridus del destierro se configura como un paisaje inhóspito y desapacible, áspero y seco -también257
locus eremus-, réplica de la tierra a la que fueron arrojados Adán y Eva después de la expulsión. De forma258
magistral lo explica José Hierro («Llanura»: 39) 15 : Este llano desierto, esta tierra maldita, este otero desnudo259
de costados resecos, este páramo triste donde el hombre que grita no encuentra un solo monte que devuelva sus260
ecos, este desierto mudo, esta monotonía, esta soledad ocre como una calavera.261

Vuelve, en Nora, la referencia a una aspereza que no es solo de la tierra sino también de sus fenómenos262
atmosféricos: «¡Dejadme aquí! Sobre 15 Las citas por Hierro (2017). En lo sucesivo me limitaré a señalar, en263
cada cita, el número de la página entre paréntesis. Ese movimiento, cuya dirección no se explicita y que parece264
circular por su repetición, puede llegar a hacerse horizontal, como en «Falsos semidioses» de José Hierro: ángeles265
caídos, ya conscientes de la propia condición inmutable, a los seres humanos les queda solo aceptar el lugar por266
donde caminan (55): ¿A qué salir al horizonte si no podemos despojarnos de nuestra historia como de un traje267
roto y viejo? Nos creíamos semidioses (¡todo era hermoso, como un sueño!), criaturas de la alegría, su centro268
estaba en nuestro centro. Mas nos abruman las montañas, nos curvamos bajo su peso sin gracia lírica de juncos,269
altos y secos. Y retornamos a las calles que se disparan contra el puerto, a nuestros cielos empañados, a los270
jardines polvorientos, a continuar, ya para siempre desterrados de nuestro reino.271

En ese contexto específico, el mito actúa gracias a su reversibilidad (Ilie, 1980: 13), un concepto que Jato272
explica de la siguiente forma:273

Frente a las mitologías oficiales del Imperio, los poetas del exilio, tanto territorial [...] como interior [...]274
se servirán, en cambio, de los mitos bíblicos para sacar a la luz una poesía «subterránea» [...] que hable275
verdaderamente de la realidad del ser humano. Aquí el mito sí que ejerce una auténtica labor terapéutica,276
y, en el caso de la cultura disidente, también subversiva, pues, tras su apariencia religiosamente ortodoxa, y277
gracias a su disfraz bíblico, enmascara la rebeldía latente en aquellos años dentro de unos cauces bien vistos278
por los estamentos oficiales. Estos poetas se sirven además de la cobertura universal del mito para expresar su279
rabiosa individualidad, para intentar encontrar una respuesta a las grandes preguntas que asaltan al ser humano280
[...]. Estos poetas buscan en los mitos tomados de la Biblia las explicaciones al dramático presente que aflora del281
conflicto armado. El mito les otorga además la capacidad de trascender esa crisis de identidad producto de su282
particular coyuntura histórica y superar la escisión nacional que esta provoca (2004: 20-21).283

6 IV. PROYECCIONES UNAMUNIANA EN LA SIM-284

BOLOGÍA MÍTICA285

Ya hemos indicado que, en la vertiente espiritual de la poesía existencialista de los cuarenta, sobreviven286
elementos de la tradición mística cristiana y del simbolismo de fin de siglo. Más London Journal of Research in287
Humanities and Social Sciences concretamente, la crítica es propensa a identificar en esa corriente proyecciones288

5



6 IV. PROYECCIONES UNAMUNIANA EN LA SIMBOLOGÍA MÍTICA

noventayochistas que afectan al tono, al tema y al acervo simbólico. Siguiendo la línea de investigación de Jato289
(2004), Martínez Perea defiende que «la índole de los motivos religiosos de la promoción viene marcada por la290
unamuniana agonía cristiana y la machadiana búsqueda de Dios» (2008: 185). Debido a la profunda reflexión291
sobre el ser humano y la espiritualidad que desarrollaron en sus obras, Unamuno y Machado se consideran los292
antecedentes más próximos de la lírica religiosa de posguerra. La influencia de ambos se patentiza no solo en293
la temática metafísica, sino también en el tratamiento de determinados mitos bíblicos, como el de Caín. A294
continuación, intentaremos rastrear las huellas unamunianas en las poetizaciones de posguerra, analizando la295
relación de continuidad y ruptura que establecen con su fuente primaria.296

En cuanto a lirismo y simbología, el legado de Unamuno se considera la herencia poética de la que más297
se beneficiaron los autores de los cuarenta. En efecto, en Rosario de sonetos líricos (1911) y en El Cristo de298
Velázquez (1920) 16 elabora un conjunto de símbolos que influirían en el lenguaje tremendista a partir de 1939,299
para significar la «somatización angustiosa de la búsqueda de Dios» (Jato, 2004: 42). En la poesía de esos años, el300
tormento espiritual se hace físico, se concreta en la carne; y la misma ausencia de la divinidad se vuelve presencia301
en el cuerpo del autor. En este proceso, al ser divino se le ceden atributos propios del ser humano para concretar302
su acción sobre el individuo: es un Dios que toca, besa y hace padecer hambre y sed.303

Esta tensión agónica del discurso, siempre a punto de quiebra, acompañada de un acervo simbólico adscribible304
al ámbito de la corporeidad y aplicado a lo religioso, tan propio de la estética mística y del antropomorfismo de305
las Escrituras, alcanza una sistematización en los versos unamunianos. En Rosario de sonetos líricos 16 Unamuno306
(1999). Todas las citas se harán por esta edición. En lo sucesivo me limitaré a señalar, en cada cita, el título del307
poema cuando es preciso, y el número de la página entre paréntesis.308

aparecen los motivos del tacto y el beso de la divinidad («En la mano de Dios»: 386): Cuando, Señor, nos309
besas con tu beso que nos quita el aliento, el de la muerte, el corazón bajo el aprieto fuerte de tu mano derecha310
queda opreso. Y en tu izquierda, rendida por su peso quedando la cabeza, a que revierte el sueño eterno, aun311
lucha por cogerte al disiparse su angustiado seso.312

Vemos cómo pesa esa mano, que lleva consigo terror y muerte. En la mayoría de las composiciones de posguerra,313
siguiendo el ejemplo casi inesquivable de Unamuno, el roce divino es un contacto que hiere y arrolla como un314
desastre natural. Considérense estos versos de Gaos (1959): «Dios mío, pon tu mano arrebatada, / tu huracán315
estelar, tu sorda ira / sobre tu oscuro hijo» («Desprecio del cielo»: 148).316

En José Luis Hidalgo 17 , la mano de Dios cae como un hacha que troncha criaturas que ya se han convertido317
en vegetales: «y has de bajar, Señor, para arrancarme / con tus manos inmensas y desnudas» («Estoy maduro»:318
79); y sigue Hidalgo: «Yo solo he preguntado si tu mano sombría / con nuestros troncos lívidos enciende sus319
hogueras» («Porque voy a llorarme»: 82).320

Se exaspera en Blas de Otero la gravedad de esa garra tanto que, en Redoble de conciencia, es el mismo autor321
quien, humanizando a Dios (en unos versos ya citados), quiere cercenar esos miembros y hasta llega al deseo de322
matar al Creador («Lástima»: 113-114) 18 : Me haces daño, Señor. Quita tu mano de encima. Déjame con mi323
vacío, déjame. Para abismo, con el mío tengo bastante. ¡Oh Dios!, si eres humano, compadécete ya, quita esa324
mano de encima. No me sirve. Me da frío y miedo. Si eres Dios, yo soy tan mío como tú. Y a soberbio, yo te325
gano. Déjame. ¡Si pudiese yo matarte, como haces tú, como haces tú! Nos coges con las dos manos, nos ahogas.326
Matas no se sabe por qué. Quiero cortarte las manos. Esas manos que son trojes del hambre, y de los hombres327
que arrebatas.328

La primera parte del soneto calca el versículo 21 del capítulo 13 de Job: «Aparta de mí la palma de tu mano329
y que tu terror no me atemorice».330

Otro motivo muy recurrente, ya utilizado por Alonso en Oscura noticia, es el del beso de Dios que, falto de331
tintes dramáticos, objetiva el deseo de la divinidad («Solo»: 64): «Miedo a tu soledad. Sienta tu garra, / Tu beso332
de furor. Lo necesito / como el perro el castigo de su amo». Y es un deseo que no se satisface y que, aunque se333
cumpliera, aumentaría la ansiedad. Citamos a Blas de Otero («Un relámpago apenas»: 24): «Oh Dios, oh Dios,334
si para verte / bastara un beso, un beso que se llora / después, porque ¡oh, por qué! no basta eso». Recurrimos de335
nuevo al mismo poeta para introducir otro símbolo: el de la sed, que a menudo acompaña al hambre («Sombras336
le avisaron»: 129): «Cada beso que doy, como un zarpazo / en el vacío, es carne olfateada / de Dios, hambre337
de Dios, sed abrazada». El beso humano es sombra vacía del beso de Dios; la unión con otro ser no aquieta la338
angustia, sino que la estremece. Parece clara la huella de Unamuno, en los versos del otro bilbaíno, al expresar339
la insaciabilidad de ese amor («Eucaristía»: 488): Amor de ti nos quema, blanco cuerpo; amor que es hambre,340
amor de las entrañas: hambre de la Palabra creadora que se hizo carne; fiero amor de vida que no se sacia con341
abrazos, besos, ni con enlace conyugal alguno.342

Y el quebrantamiento espiritual se agudiza aún más en Redoble de conciencia, cuando la misma divinidad se343
hace agua, agua que fluye y no se detiene para ser bebida: «No seas como el agua y te derrames / para siempre,344
Agua y Sed de los humanos» («Muerte en el mar»: 110).345

La característica de esta sed parece ser la infinitud, esa apetencia imperecedera que no da sosiego y se repite346
ab aeterno como en el suplicio de Tántalo. Bien lo expresa José María Valverde 19 en Hombre de Dios («Salmo347
de la sed de Dios»: 146): Ya comprendo esa angustia de no encontrar reposo que no me deja quieto en ningún348
sitio; eres tú con tu sed. [...] Oh sed de Dios, oh llama que me sorbe la vida inmóvilmente.349

El Cristo de Velázquez, una obra mediante la que Unamuno configura un modo de uso del lenguaje bíblico350
que irradiará hacia la poesía de los años cuarenta y cincuenta (Jato, 2004: 43), consta de 2539 endecasílabos351

6



blancos, divididos en cuatro partes. Es una meditación surgida a raíz de la contemplación del homónimo cuadro352
del pintor sevillano, acompañada por la lectura de la Biblia (el texto contiene, de hecho, referencias bíblicas353
en los márgenes). Así que el verso unamuniano se hace exégesis poética tanto de las Escrituras como de la354
pintura. El autor, a medida que se fija en varios detalles de la tela, los va explicando, proporcionando nociones355
doctrinales. Pero, como subrayó García de la Concha en su edición de la obra, «nos hallamos ante un poema y no356
ante un discurso teológico» (1987: 39). Y menos aún, añadimos, ante un discurso ecfrástico. Lejos de cualquier357
dogmatismo católico, el poema se centra en la figura de Cristo y, más concretamente, en ese Cristo salido del358
pincel de Velázquez, cuya humanidad es palpable. El tono empleado, aunque no se percibe en él agonismo, sigue359
la estela de las obras anteriormente mencionadas en lo referente al diálogo: el yo poético entabla un coloquio360
cuyo destinatario es ese Cristo que se escudriña. Importancia primaria, entre el cúmulo de símbolos que será361
reelaborado por los poetas de la posguerra, tiene el emparejamiento antonímico luz-oscuridad, originado en el362
fuerte contraste cromático del lienzo. En efecto, Velázquez pintó un Cristo compuesto en su dramatismo, cuya363
blancura se recorta sobre un fondo de un gris muy oscuro, casi negro. Esa albura contribuye a su especial, por364
contraria al desgarrón patético, «serenidad apolínea, que en su plenitud va más allá de la que desprende un365
Christus patiens», como también contribuye a ello «la especial postura del cuerpo, ni desplomado ni colgando366
del madero, sino apoyándose como si estuviera vivo (en realidad, antinaturalmente) en el sucedáneo» (Prieto de367
Paula, 2019: 125). En la primera parte del poema, la referencia a la albura del cuerpo exangüe es muy frecuente368
y se hipostasia en el ámbito semántico de la blancura y la negrura. Considérese en especial la composición IV,369
que compendia todas las gradaciones que aparecerán a lo largo del poema 20 .370

Más adelante, el Cristo descrito se objetiva en unos elementos cuya característica principal es el 20 «Mira371
dentro de ti, donde está el reino / de Dios; dentro de ti, donde alborea / el sol eterno de las almas vivas. / Blanco372
tu cuerpo está como el espejo / del padre de la luz, del sol vivífico; / blanco tu cuerpo al modo de la luna / que373
muerta ronda en torno de su madre / nuestra cansada vagabunda tierra; / blanco tu cuerpo está como la hostia374
/ del cielo de la noche soberana, / de ese cielo tan negro como el velo / de tu abundosa cabellera negra / de375
nazareno [...] Abre tus brazos / a la noche, que es negra y muy hermosa, / porque el sol de la vida la ha mirado376
/ con sus ojos de fuego: que a la noche / morena la hizo el sol y tan hermosa. / Y es hermosa la luna solitaria,377
/ la blanca luna en la estrellada noche / negra cual la abundosa cabellera / negra del nazareno. Blanca luna /378
como el cuerpo del hombre en cruz, espejo / del sol de vida, del que nunca muere. / Los rayos, Maestro, de tu379
suave lumbre / nos guían en la noche de este mundo, / ungiéndonos con la esperanza recia / de un día entero.380
Noche cariñosa, / ¡oh noche, madre de los blandos sueños, / madre de la esperanza, dulce Noche, / noche oscura381
del alma, eres nodriza / de la esperanza en Cristo salvador!» (462-463).382

albor 21 . Podríamos sintetizar diciendo que Cristo se identifica con elementos pertenecientes a las esferas383
celeste (sol, luna, cielo, nube) y terrestre. Esta última, a su vez, se subdivide en tres categorías: vegetal-natural384
(arroyo, leche, lirio, árbol); animal (cordero, toro, águila, león, paloma, serpiente, dragón); y material (hostia,385
puerta, ánfora, espada).386

Con respecto a la primera, hemos de volver al antropomorfismo de Dios y al de la sed, que se enlaza, a menudo,387
con el hambre. El Cristo de Unamuno, de hecho, es agua (arroyo por metonimia) y leche, pero también hostia y388
carne, pan, alimento único que sacia al ser humano («Eucaristía»: 488-489):389

Nuestro amor entrañado, amor hecho hambre, ¡oh, cordero de Dios!, manjar Te quiere; quiere saber sabor de390
tus redaños, comer tu corazón, y que su pulpa como maná celeste se derrita sobre el ardor de nuestra seca lengua.391

En los fragmentos que acabamos de presentar, se hace hincapié en la simbología bíblica y litúrgica que tiene392
relación con el mundo animal. Aunque los poetas de la posguerra no recurren a este procedimiento, es cierto que393
en sus composiciones se puede divisar una caracterización de la divinidad con atributos muy parecidos a los de394
las bestias; a veces esta percepción no llega a esclarecer y solo se sugiere; otras, se define por negación, como en395
Ángel fieramente humano: «y detrás de la nuca me 21 «Como un arroyo al sol tu cuerpo brilla, / una plata viva396
en la negrura» («Arroyo-fuente»: 474); «Nube eres de blancura» («Nube-Música»: 474); «Cordero blanco del397
Señor» («Cordero»: 476); «Hostia blanca del trigo de los surcos» («Hostia»: 476); «Águila blanca» («Águila»:398
479); «Blanco león de los desiertos» («León»: 481); «Tú, blanco toro de lunada frente» («Toro»: 482); «Eres399
la blanca puerta del empíreo» («Puerta»: 483); «Blanco lirio entre cardos» («Lirio»: 484); «Tu cuerpo como400
espada al sol relumbra, / como una espada al sol luce tu cuerpo» («Espada»: 485); «Ánfora blanca del licor401
divino» («Ánfora»: 486); «¡Tú, así, paloma blanca de los cielos!» («Paloma»: 486); «Como la leche de María402
blanco, / nata de la Humanidad, puro alimento» («Leche»: 487); «Y tú, blanco dragón de nuestra cura, / del403
Árbol de la Muerte suspendido, / todo el veneno del dolor recoges» («Serpiente»: 491); y más adelante: «pan de404
inmortalidad, carne divina» («Eucaristía»: 488).405

7 London Journal of Research in Humanities and Social Sci-406

ences407

tocasen / pronto, unas manos no humanas» («Hombre en desgracia»: 53); otras cuantas, y es el caso de Dámaso408
Alonso, se alude a ello veladamente: «no me sirven mis pensamientos, que coronan mundos a la caza de Dios409
(«La obsesión»: 314) o se prefiere la indefinición («En la sombra»: 311): Sí, tú me buscas. A veces en la noche410
yo te siento a mi lado, que me acechas, [...] Tú me oteas, escucho tu jadear caliente, tu revolver de bestia que se411
hiere en los troncos, siento en la sombra tu inmensa mole blanca.412

7



7 LONDON JOURNAL OF RESEARCH IN HUMANITIES AND SOCIAL
SCIENCES

Bousoño precisa más: «todo tú ruges / arrojando sombra» («El señor en la noche»: 30). Finalmente, Vicente413
Gaos elige un animal específico, un alcotán («Incesantemente»: 191):414

[...] el último ruiseñor [...] que aún canta en mi corazón tristemente, [...] angustiado por el alcotán de tu415
mano, táctil ave de presa cuya mirada, en lo oscuro es implacable y redonda con la perfección de la muerte.416

Es interesante notar que Gaos, en este caso, opta por una rapaz; en los libros sapienciales 22 , cuando se417
hace referencia a Dios como a un ave, se le connota como un águila, símbolo de piedad y amparo. Gaos, si bien418
escoge un ave que pertenece a la misma especie, la representa en el acto de cazar y matar. Pero Dios vuelve a419
tener un matiz protector en esos versos de Hijos de la ira, de Dámaso Alonso («La isla»: 336): Callado y en420
reposo junto a tu criatura más desvalida, lo mismo que el enorme mastín paterno vela, sin nana, sin arrullo,421
el sueño del niño más pequeño de la casa. Retomando el hilo de la simbología lumínica que abre El Cristo de422
Velázquez, en la lírica existencialista la luz representa la fe o la certeza de un sentir reparador; la oscuridad,423
en cambio, es el enraizamiento en la duda, en la angustia del vivir. Las indagaciones personales del poeta, por424
consiguiente, parecen desarrollarse siempre en la sombra, durante una eterna noche del alma que, connivente425
pero no identificable con la tradición mística, reduce la visión y la esperanza. Consideramos dos ejemplos; uno426
de Hijos de la ira de Dámaso Alonso («Monstruos»: 299):427

[...] en vano perturbo el silencio de tu invariable noche con mi desgarradora interrogación. Bajo la penumbra428
de las estrellas y bajo la terrible tiniebla de la luz solar.429

El otro de Los muertos de José Luis Hidalgo («Verbos de Dios»: 78): Señor, toda la vida es mi pregunta, [...]430
¿Ardes sin tregua tras el cielo negro o habitas solamente en mi palabra? Muy a menudo el motivo de la oscuridad431
aparece junto al de la ceguera: hundido en la tenebrosidad, el individuo lanza a tentones sus interrogantes.432
La negrura es como un escudo que se interpone entre la luz divina y la mirada humana. Bousoño Se añade,433
finalmente, a la metamorfosis cruz-árbol el símbolo de la espada. La conjunción de la cruz y de la espada, muy434
frecuente en la retórica del nacionalcatolicismo, fue rechazada por los poetas de los cuarenta, quienes prefirieron435
conectar el símbolo con el relato genesíaco 23 . Así que injertan en el motivo de la espada otro muy recurrente436
en la lírica existencial: el del ángel. Debido a su derivación antiguo testamentaria, esa figura enlaza con el tópico437
de la expulsión del Paraíso antes aludida. Además, si se examinan rápidamente algunos títulos del periodo,438
descubrimos que la referencia a los ángeles y al jardín edénico es directa o indirectamente patente. Ya en la439
preguerra, Sobre los ángeles (1929) de Rafael Alberti había contribuido a la difusión del tema. Pero en Sombra440
del paraíso (1944), de Aleixandre, el «angelismo» se funde con el motivo de la pérdida y la nostalgia de un mundo441
del que el ser humano ha quedado excluido. Le siguen Gaos con Arcángel de mi noche (1944), Blas de Otero con442
Ángel fieramente humano (1950), Carmen Conde con El arcángel (redactado en 1939, pero publicado en 1967) y443
Derribado arcángel (1960).444

Cabe subrayar que si, en el Génesis, la caída y la expulsión del Edén es castigo reservado a Adán y Eva, tanto445
en los libros proféticos del Antiguo Testamento 24 como en el Nuevo 25 se alude a la caída de Lucifer, ángel sabio446
y hermoso que suscitó la ira de Dios por su soberbia. Podríamos colegir que, siendo representados los ángeles en447
la iconografía clásica como seres antropomorfos dotados de alas, y siendo idéntico en ambos relatos bíblicos el448
móvil de la indignación divina, Lucifer aparece como trasunto literario del mismo hombre. En efecto, en muchas449
composiciones de Arcángel de mi noche la identificación es total; Gaos llega a usar la misma onomástica («Sima450
y cima»: 101; y «Luzbel»: 149): En tu sima he caído de impureza. Ser -y no ser-eternos, fugitivos. ¡Ángel con451
grandes alas de cadenas! Por lo demás, el símbolo de la espada acarrea consigo la idea de escisión. El ángel que452
veda el paso al jardín es, al fin y al cabo, el recuerdo constante de la culpa, la hoja que cercena el anhelo de453
reunificación y que perpetúa la separación entre los ámbitos celeste y terrestre de las criaturas. Así, junto a la454
conciencia de la falta, se matiza también la del hibridismo de la esencia humana, como insinúa Hidalgo: «Siniestra455
es la raíz de Luzbel de mi carne / y sombría la estrella de tu sabiduría» («Yo quiero ser el árbol»: 78). Aplicada456
a una antropología existencial, la presencia del ángel sitúa al hombre a horcajadas de dos esferas, telúrica y457
uránica, o -en terminología platónica-pandémica y celeste. En London Journal of Research in Humanities and458
Social Sciences palabras de Martínez Perera, ello expresa «la naturaleza dual del ser humano, que en el contexto459
histórico que nos ocupa se enriquece con la adición del estigma del destierro interior y del deseo de reintegración460
en una existencia auténtica» (2008: 340-341). En este sentido, el ángel expulso concreta el angor de quien «se461
siente condenado a sobrevivir arrojado en un medio hostil que domina el tiempo y la muerte, y que, asimismo,462
en su ansia de Dios, testimonia la esencia divina de la que proviene» (2008: 341).463

En resumen, podríamos decir que la índole de los motivos religiosos de los poetas de posguerra viene marcada464
por la tensión agónica del lenguaje unamuniano y por el conjunto simbólico que plasma en Rosario de sonetos465
líricos (1911) y El Cristo de Velázquez (1920), para significar la somatización de la búsqueda de Dios. En ese466
proceso, la divinidad se connota con rasgos específicos del ser humano (el beso, la mano, el hambre y la sed)467
que, sin embargo, pierden carácter positivo para expresar una sensación de arrebato que acarrea la ausencia de468
Dios o su anhelo insatisfecho. En los casos de zoomorfismo, el Creador no es un animal que ofrece tutela como469
en las Escrituras, sino presencia aterradora. La herencia unamuniana de mayor envergadura parece ser la pareja470
antonímica luz-oscuridad, por la profunda reelaboración simbólica que sufre. En El Cristo de Velázquez, la luz471
representa a un Cristo que es certeza de fe y salvación, y que resplandece en la oscuridad. Su atributo principal472
es el albor; de hecho, se objetiva en una serie de elementos caracterizado por la blancura. En los poetas de los473
cuarenta, la luz es un objetivo casi inalcanzable, como la fe o la misma divinidad, que está más allá del mundo474
terrenal. En cambio, la oscuridad es símbolo de una humanidad que vive anclada en la incertidumbre y en el475

8



desconsuelo, dejada de la mano de Dios, sola y ciega. El deseo de unión con el Altísimo se concreta en el símbolo476
del árbol. Este, en Unamuno, es escalera que conduce a la gloria, sinécdoque de la cruz y también de la espada.477
En la reelaboración de esta última imagen, los existencialistas hacen referencia directa a la Biblia y conectan el478
tema de la espada con los motivos de la expulsión del Edén y del ángel.479

8 V. CONCLUSIONES480

A lo largo del siguiente estudio se ha podido comprobar que lo que vertebra esa vertiente de poesía, inaugurada481
por Hijos de la ira (1944) de Dámaso Alonso, es una honda preocupación religiosa que, además de expresar la482
religación del ser humano con la divinidad, revela el desasosiego -ontológico primero y político despuésoriginado483
por una coyuntura histórica de aprieto.484

En pleno auge de la poesía existencial, Dios se convierte en el destinatario mudo de la mayoría de poemarios del485
período. Más allá del agonismo trágico que alienta el ritmo y la retórica neoexpresionista, es rasgo característico486
de esa vertiente el recurso a un código lingüístico cuyo aparato simbólico arraiga en las Escrituras y que, en487
nuestro excurso, hemos definido como «lenguaje bíblico», adoptando el marchado forjado por Jato (2004).488

Esta estrategia de ascendencia escritural entronca, desde el punto de vista métrico y retórico, con el versículo489
de tipo salmódico y, desde el punto de vista simbólico, con mitemas y mitologemas veterotestamentarios. No por490
casualidad, el proceso de desacralización que vive Europa desde finales del siglo XIX, el derrumbe del racionalismo491
filosófico, las consecuencias de la segunda industrialización y las tragedias bélicas de la primera mitad de la pasada492
centuria son, todos ellos, factores que obligaron a los poetas a aferrarse a los maltrechos mitos fundacionales de493
la tradición judeo-cristiana, cuya función fue la de asidero.494

Destaca y asombra, en ese proceso, la recuperación del caudal lírico unamuniano y las referencias a su herencia495
simbólica. Las numerosas reelaboraciones del mito del jardín primero vienen filtradas por la luz -y la sombra-de496
Rosario de sonetos líricos (1912) y El Cristo de Velázquez (1920), como se desprende por el análisis realizado.497
Marcado negativamente por un sentimiento de nostalgia y de pérdida, el del destierro del Edén -tanto como el de498
la construcción de un Edén al amparo de la nostalgia «pasatista» identificada con la infancia personal o de las499
colectividades, al modo aleixandrino-se London Journal of Research in Humanities and Social Sciences 1 2 3 4 5

112) 14 :
Así, arrojado misteriosamente en esta vida,
el
hombre está angustiado.

Avanza lento [...] avanza con pesadumbre de
buey
martirizado:
sabiéndose arrojado, condenado a la vida.

, Prieto de Paula (2002),
Carnero (2002), Alarcón
Sierra (2002), Urrutia
(2002).

London
Journal of
Research in
Humanities
and Social
Sciences

© 2023 Great ] Britain Journals Press | Volume 23 Issue ?”?
Compilation 1.0 15 |

7

Figure 1:

9



8 V. CONCLUSIONES

127) como en Bousoño («Queriendo olerte, Dios,
desesperado / voy por los valles, las montañas»;
«Salmo desesperado»: 33).
Devora mi amargura y tierra amarga.
Devóralas, Señor de mi tormenta.

Y el mar se alza como materia sólida, como un
paño de luto [...]
Oh Dios,
Yo no sabía que tu mar tuviera tempestades,
Y primero creí que era mi alma la que bullía
[...]
Y eras tú.
[...]
Tú has querido poner sordo terror y reverencia en
mi alma
Infantil,
e insomnio agudo donde había sueño.
Y lo has logrado.
Pudiste deshacerme en una llamarada.

Figure 2: 14

1 Sobre el análisis retórico de los textos bíblicos, su historia y sus características, véanse: Marguerat y
Bourquin (2000), Simian-Yofre (2001),Alter (2003),Meynet (2003Meynet ( , 2006Meynet ( , 2008)), Oniszczuk
(2013), Ryken, Wilhoit y Longman (2016). entereza(Meyner, 2008: 13), como ocurre, por ejemplo, en Salmos
o Proverbios. Entre los otros rasgos principales, además de su concisión y carácter elíptico, mentamos lo que
Paraíso define como ritmo de pensamiento, o sea, «la reiteración de una emoción que se manifiesta en la tendencia
al paralelismo y a la reiteración de palabras-clave, dotadas a menudo de un gran contenido simbólico» (1985:
55).

2 «El antropólogo francés explica el mito como si fuera un lenguaje, y por lo tanto fuera susceptible de ser
dividido en unidades constitutivas pertenecientes a un nivel complejo de análisis; llama a estas partes grosses
unités constitutives o mythèmes» (Ortuño, 2014: 8).

3 Es lo que ocurre en la primera estrofa de «Decidme anoche», de Ocnos (1942), en la que Cernuda disemina
bimembraciones y sustantivos que evocan claramente la pasión de Cristo: «miedo invisible», «sangre», «rígidas
espinas» (2005: 148). 6Considérese el verso «El ángel del Señor se anunció a María: puede pasar primero»,
extraído del poema «La muerte o antesala de consulta», del libro de Aleixandre Espadas como labios(1935).
mítico, con lo que tendrían algo de universal al repetirse en lo básico en diferentes mitologías» (Ortuño, 2014:
6).

4 Sin embargo, si la temática cristiana de los años treinta, sea directa o tangencialmente abordada, sirve para
insertar la desautorización de lo sagrado en un tiempo mítico de crisis que había empezado ya en el 98, en la
aparición de poemarios de cariz religioso que se verificó a partir de mediados de los años cuarenta tiene, en
cambio, una función subversiva, ya que, en virtud de su valor universal, consigue poner nombre al inconformismo
y a la desazón contemporáneos. O sea, las bases estéticas que comparten los poetas son las mismas, pero
los recursos estilísticos y las finalidades difieren.En las reelaboraciones existencialistas, lo que prima no es ya
primordialmente la interpretación individual de la crisis universal de lo sagrado, sino el desamparo de encontrarse
desterrados, figurada o literalmente, en una realidad adversa e irreconocible como es España tras la instauración
del franquismo. Si en las precedentes manifestaciones la pérdida se aceptaba con cierta resignación, los poetas
de los cuarenta canalizan el desgarro de la privación en una invectiva, más o menos velada, contra los agentes
desencadenantes de la tragedia del país.

5 Variations on Christian Mythemes and the Generalization of Free Verse in Postwar Existentialist Poetry: A
Comparative Study

10



Siguiendo esa estela, Hidalgo obje-
tiva la sed

vertebración circunstancial» (Martínez Per-
era,

espiritual en el movimiento ascen-
sional de sus

2008: 366). Ese árbol que se extiende hacia
lo

manos, comparándolas con dos pá-
jaros ciegos

alto puede, según Bousoño, resplandecer en

(«Manos que buscan»: 86): medio de la oscuridad gracias a la presencia
Como dos ciegos pájaros divina («Buscando luz»: 47):
que no te conocieran,

Sopla y enciéndeme, Señor, cual árbol
mis manos se levantan

resplandeciente entre la noche oscura.
sobre toda la tierra

Mira mis verdes que se extienden largos,
y en lo oscuro te buscan

mira mis ramas de quejidos: crecen
creciendo a las estrellas.

en la noche, tu fresca luz buscando.
El plan terrestre es horizontal y el
plan celeste

En Arcángel de mi noche, de Gaos, sufre una
vertical; su anhelo de comprensión
lleva al poeta

ulterior transformación, ya que el árbol es el
a tenderse hacia arriba, a tensarse
en un

mismo corazón del poeta, arañado por la
soledad

movimiento ascensional, como un
árbol.

y el dolor, que encierra en su entraña solo
London
Jour-
nal
of
Re-
search
in
Hu-
man-
i-
ties
and
So-
cial
Sci-
ences

Que es tu cruz gradería de la glo-
ria. En la composición «La serpi-
ente», de El Cristo de Velázquez,
la cruz se define como un «Ár-
bol de la Muerte» en el que es-
tán prendidas las almas, hosti-
gadas por una tempestad. La cruz-
árbol se convierte, más adelante,
en barco («Barco»: 489): Solo
la cruz respaldo, el tronco errante
donde sujeto vas, el árbol muerto,
sin raíces, sin hojas y sin fruto, ar-
madía al azar de los abismos de la
tierra y del cielo inacabables, santo
madero en que navega el alma ten-
dida entre las dos eternidades. Y
se hace, finalmente, escala («Es-
cala»: 490): La escala de Jacob,
cuando dormido en Harán -una
piedra cabecera-soñó, donde sub-
ían y bajaban los ángeles, era tu
cruz; sobre ella voz de tu Dios nos
dice: «¡Soy contigo! ¡Te guardaré
y te llevaré a tu patria!».

subraya la sensación de abandono que im-
pera en esa búsqueda («Ola celeste»: 60):
«No me escuchas [?] / Sin descanso te
evades y me dejas / abandonado y ciego
entre la sombra». Mientras Gaos insiste en
la ciega obstinación del deseo de Dios («La
vida no es hermosa. No, la vida...»: 144;
y «En el hemos averiguado en esos frag-
mentos, el mundo»: 195): centelleos de luz
(«El corazón»: 138): Mi corazón, un árbol
de ternura, una tristeza honda, solamente
un árbol ciego que la luz presiente, raíz de
amor, dolor solo en su hondura. [...] Mi
corazón, un árbol triste, triste, una infinita
soledad, un daño que de mi entrada toma
sueño y vida. Más esperanzada es la actitud
de Hidalgo, quien conecta este tema con
otro: el árbol ya muerto seguirá recibiendo
luz gracias a sus hijos, ramas verdes y altas
de su tronco marchito («Los hijos»: 80):
Porque entonces, Señor, mi tronco seco sin
la savia de ti, se irá a la nada, pero las
ramas altas de mi vida seguirán por tu luz
alimentadas. Pese a permanecer asentado
en la tierra, como

London
Jour-
nal
of
Re-
search
in
Hu-
man-
i-
ties
and
So-
cial
Sci-
ences

Doble noche del hombre a cielo raso ser-
árbol crece hacia el empíreo; y aunque el

Si en Unamuno el árbol se hace
cruz y escala,

crecimiento no llegue a realizarse, el sueño
de la

mástil en la borrasca y escalera
para llegar al

que vive erguido a ciegas en su anhelo.
elevación, como sugiere Blas de Otero, no
termina

cielo, en la lírica de la posguerra
adquiere una

* nunca, ya que parece propiedad distintiva
del ser

significación totalmente distinta.
De hecho, «la

Así, sobre la tierra, nosotros, humano
(«Mortales»: 79):

adjudicación de la etiqueta de de-
sarraigo induce

sin más luz que la del deseo,

una metáfora que asocia la promo-
ción existencial

fuerzas ciegas, sumisos Árbol de Dios, oh, sí
arboladura

a la imagen de un árbol que, vio-
lentamente

habitantes de la mortal oscuridad, queremos
hundida al fondo donde el hombre ama;

arrancado de su medio vital e
histórico, lucha con

y desde allí, mortal, eterna, clama,

vencer la noche de un cuerpo.
desesperación por hincar sus raíces
y recobrar su

14 | Volume 23 Issue ?”? Compilation
1.0 15 |

13 © 2023 Great ] Britain Journals Press

Figure 3:

11



8 V. CONCLUSIONES

[...]
Si abatido Luzbel por mi torpeza
en tu abismo, en tu noche irrespirable.

Arcángel derribado [...]
[...] el que quisiste
ser como Dios, ser Dios, mi arcángel triste,
sueño mío rebelde y ambicioso.
La identificación con el ángel se hace más
evidente y más aciaga en Blas de Otero: el mismo
título de su libro, Ángel fieramente humano, lo
declara abiertamente en su oxímoron. Solo que,
en sus versos, el tormento de la imposibilidad de
elevación hacia la divinidad se recrudece a causa
del silencio de Dios («Hombre»: 42):
Luchando, cuerpo a cuerpo, con la muerte,
al borde del abismo, estoy clamando
a Dios. Y su silencio, retumbando,
ahoga mi voz en el vacío inerte.
Oh Dios. Si he de morir, quiero tenerte
despierto. Y, noche a noche, no sé cuándo
oirás mi voz. Oh Dios. Estoy hablando
solo. Arañando sombras para verte.
Alzo la mano, y tú me la cercenas.
Abro los ojos: me los sacas vivos.
Sed tengo, y sal se vuelven tus arenas.
Esto es ser hombre: horror a manos llenas.

25 Véanse: Mt 4: 8-10: Jn 8: 44; Ap 12: 9. 24 Véanse: Job 1: 7; Isaías 14: 12-15;
Ezequiel 28: 12-19.23 «

Figure 4:

12



convierte en paradigma del desamparo de vivir en una coyuntura desapacible.500

[Complutense] , Complutense . p. .501

[ London Journal of Research in Humanities and Social Sciences] , London Journal of Research in Humanities502
and Social Sciences503

[Unamuno and De ()] , M Unamuno , De . 1920. Madrid: Calpe.504

[Alberti ()] , R Alberti . 1929. Cal y canto. Madrid: Revista de Occidente505

[Bousoño (ed.) ()] , C Bousoño . Subida al amor. Madrid (ed.) 1945. Editorial Hispánica.506

[Gaos ()] , V Gaos . 1945. Sobre la tierra. Madrid: Revista de Occidente507

[Valverde ()] , J M Valverde . 1945. Hombre de Dios. Madrid: Instituto Ramiro de Maeztu.508

[Unamuno and De ()] , M Unamuno , De . 1999. IV. Madrid: Fundación José Antonio de Castro.509

[Mynet ()] , R Mynet . 2006.510

[Abrams ()] M H Abrams . The Mirror and the Lamp. Romantic Theory and the Critical Tradition, (New York)511
1971. Oxford University Press.512

[Alberti ()] R Alberti . Sobre los ángeles, (Madrid) 1929. Compañía Iberoamericana de Publicaciones.513

[Aleixandre ()] V Aleixandre . Espadas como labios, (Madrid) 1932. Espasa Calpe.514

[Aleixandre ()] V Aleixandre . Sombra del paraíso, (Madrid) 1944. Adán.515

[Aleixandre ()] V Aleixandre . Obras completas, (Madrid) 1978. Aguilar.516

[Alonso ()] D Alonso . Hijos de la ira. Madrid: Revista de Occidente, 1944.517

[Alonso ()] D Alonso . Poesía y otros textos literarios, (Madrid) 1998. Gredos.518

[Alvar ()] M Alvar . Juan Ramón Jiménez y la palabra poética, (Puerto Rico) 1986. Universidad de Puerto Rico.519

[Gaos ()] Arcángel de mi noche, V Gaos . 1944. Madrid: Editorial Hispánica.520

[Carnero ()] G Carnero . La ruptura modernista, 2002. 15 p. .521

[Cernuda ()] L Cernuda . Ocnos. London: The Dolphin, 1942.522

[Conde ()] C Conde . Mujer sin Edén, (Madrid) 1947. Jura.523

[Conde ()] C Conde . Derribado arcángel: poemas. Madrid: Revista de Occidente, 1960.524

[Conde ()] C Conde . El arcángel. En Obra poética de Carmen Conde: (1929-1966), pról. de Emilio Miró,525
(Madrid) 1967. Biblioteca Nueva.526

[De and Concha ()] García De , L A Concha , V . La poesía española de posguerra: teoría e historia de sus527
movimientos, (Madrid) 1983. Editorial Prensa Española.528

[De and Concha ()] García De , L A Concha , V . La poesía española de 1935 a 1975, 1987. (2 vols. (I, De la529
preguerra a los años oscuros [1935-1944)530

[Ii ()] De la poesía existencial a la poesía social, Ii . 1944-1950. Madrid: Cátedra.531

[Díez-Canedo ()] E Díez-Canedo . Lugones y la libertad del verso, (México) 1944. El Colegio de México. p. .532
(Letras de América)533

[Meynet ()] ‘EDB’. R Meynet . Trattato di retorica biblica, (Bologna) 2008.534

[Alter ()] El arte de la narrativa en la Biblia, P Alter . 2003. Madrid: Ediciones Cristiandad.535

[Jato ()] El lenguaje bíblico en la poesía de los exilios españoles de 1939, M Jato . 2004. Kassel: Edition536
Reichenberger.537

[Gaos ()] V Gaos . Poesías completas, (Madrid) 1959. 1937-1957. Giner.538

[Gillespie ()] M A Gillespie . Nihilism Before Nietzsche, (Chicago) 1995. Chicago University Press.539

[Ryken et al. ()] Gran diccionario enciclopédico de imágenes y símbolos de la Biblia, L Ryken , C James ,540
Longman Wilhoit Y Tremper , Iii . 2016. Barcelona: Editorial CLIE.541

[Hidalgo ()] J L Hidalgo . Los muertos, (Madrid) 1947. Rialp.542

[Hidalgo ()] J L Hidalgo . Obra poética completa, (Santander) 1976. 1976. Institución Cultural de Cantabria.543

[Hierro ()] J Hierro . Tierra sin nosotros, (Santander) 1946. Proel.544

[Hierro ()] J Hierro . Poesía completa, 2017. 1947-2002. Madrid: Visor.545

[Jiménez ()] J R Jiménez . Diario de un poeta recién casado, (Madrid) 1917. Casa Editorial Calleja.546

[La binarité, caractéristique essentielle del langage bíblique Studia Rhetorica] ‘La binarité, caractéristique es-547
sentielle del langage bíblique’. Studia Rhetorica p. .548

13



8 V. CONCLUSIONES

[Labanyi ()] J Labanyi . Myth and History in the Contemporary Spanish Novel, (Cambridge) 2002. Cambdrige549
University Press.550

[Prieto De ()] Las esquinas del yo: estudios de literatura española contemporánea, Paula Prieto De , ÁL . 2019.551
Madrid: Visor.552

[Ilie ()] ‘Literature and Inner Exile’. P Ilie . Authoritarian Spain 1980. Baltimore: The Johns Hopkins UP. p. .553

[Marguerat and Ivan ()] D Marguerat , Bourquin Ivan . Cómo leer los relatos bíblicos, (Bilbao) 2000. Editorial554
Sal Terrae.555

[Mynet ()] R Mynet . Leer la Biblia. México: Siglo XXI, 2003.556

[Navarro et al. (eds.) ()] E Navarro . Las traducciones de poesía y la introducción del verso libre en España,557
Rafael Aín , Gaitero , Miguel Ángel Vega , Cernuda (eds.) (Madrid) 1997. Universidad (La palabra vertida:558
investigaciones en torno a la traducción)559

[Nora and De ()] E Nora , De . Cantos al destino, (Madrid) 1947. Editorial Hispánica.560

[Nora and De ()] E Nora , De . Días y sueños. Obra poética reunida, (Madrid) 1999. 1939-1992. Cátedra.561

[Oniszczuk ()] J Oniszczuk . L’analisi retorica biblica e semitica, 2013. 94 p. .562

[Ortuño Casanova ()] R Ortuño Casanova . Mitos cristianos en la poesía del 27. London: MHRA Texts &563
Dissertations 96, 2014.564

[Otero and De ()] B Otero , De . Redoble de conciencia, (Barcelona) 1951. Instituto de Estudios Hispánicos.565

[Otero and De ()] B Otero , De . Pido la paz y la palabra, (Torrelavega) 1955. Cantalapiedra.566

[Paraíso ()] I Paraíso . El verso libre hispánico. Orígenes y corrientes, (Madrid) 1985. Gredos.567

[Perea ()] M Á Perea . Motivos religiosos en la poesía existencial española de posguerra, 2008. 1939-1952. (tesis568
doctoral)569

[Prieto De ()] Paula Prieto De , ÁL . La lira de Arión. De poesía y poetas españoles del siglo XX, (Alicante)570
1991. Universidad de Alicante / CAPA571

[Prieto De ()] Paula Prieto De , AL . Subjetivación, irracionalismo, música: rasgos del simbolismo en la poesía572
española hacia 1900, 2002. 15 p. .573

[Ricoeur ()] P Ricoeur . The Conflict of Interpretations: Essays in Hermeneutics, (Evanston) 1979. Northwestern574
University Press.575

[Silver ()] P Silver . Ruina y restitución: reinterpretación del romanticismo en España, (Madrid) 1996. Cátedra.576

[Simian-Yofre ()] H Simian-Yofre . Metodología del Antiguo Testamento, (Salamanca) 2001. Ediciones Sígueme.577

[Unamuno and De ()] M Unamuno , De . Rosario de sonetos líricos. Madrid: Imprenta española, 1911.578

[Urrutia Gómez ()] J Urrutia Gómez . El retorno de Cristo, tipo y mito, 2002. 15 p. .579

[Utrera ()] M V Utrera . Estructura y teoría del verso libre. Madrid: Consejo Superior de Investigaciones580
Científicas, 2010.581

[Sierra ()] ‘Valores simbolistas en la literatura española del primer tercio del siglo XX’. R Sierra . Anales de582
Literatura Española 2002. 15 p. .583

[Valverde ()] J M Valverde . Obras completas I. Poesía. Madrid: Trotta, 1998.584

[Otero and De ()] Ángel fieramente humano / Redoble de conciencia, B Otero , De . 1960. Buenos Aires: Losada.585

14


