
Scan to know paper details and
author's profile

382U

LJP Copyright ID: 573351
Print ISSN: 2515-5785
Online ISSN: 2515-5792

London Journal of Research in Humanities and Social Sciences

Volume 23 | Issue 15 | Compilation 1.0  

ABSTRACT

Variations on Christian Mythemes and the 
Generalization of Free Verse in Postwar 

Existentialist Poetry: A Comparative Study
Anna Cacciola

Universidad de Murcia Plaza

© 2023. Anna Cacciola. This is a research/review paper, distributed under the terms of the Creative Commons Attribution-Noncom-mercial
4.0 Unported License http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/), permitting all noncommercial use, distribution, and
reproduction in any medium, provided the original work is properly cited.

Post-war existentialist poetry is characterized by resorting to a symbolic heritage of myths and signs from the 
Holy Scriptures, as well as using the verse from the wisdom books of the Bible as a favorite metrical resource. 
Banished like the Edenic couple or the angel Lucifer, the poets find themselves figuratively and literally in an 
adverse and unrecognizable reality –Spain after the establishment of Francoism–, crying out to a deity that 
seems alien to human evil and distant. The idiosyncrasy of this style is not a rhetorical peculiarity typical of 
the 40s, but rather it is attached to a previous lyrical tradition that comes from the mysticism of the 16th 
century, but which is rooted in a certain 1990s spirituality, reaching its climax with Rosario de sonetos líricos
(1912) and El Cristo de Velázquez (1920), by Miguel de Unamuno. The present work intends to trace the 
biblical and Unamuno traces in the main existentialist poetizations, analyzing the relationship of continuity 
and rupture that postwar poets establish with their primary sources, on the one hand; on the other, to 
demonstrate the subversive role played by biblical language, since, by virtue of its universal value, it manages 
to name contemporary nonconformity and unease.

Keywords: postwar poetry, biblical language, mythical subversion, verse, Christian mythemes.

Classification: LCC Code: PN865

Language: Spanish





​Variations on Christian Mythemes and the
Generalization of Free Verse in Postwar

Existentialist Poetry: A Comparative Study
​Variaciones de Mitemas Cristianos y Generalización del Verso Libre en la Poesía

Existencialista de Posguerra: un Estudio Comparativo.

Anna Cacciola
____________________________________________

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

1© 2023 Great ] Britain Journals Press                         |           15 | Volume 23 Issue Ӏ  Compilation 1.0 

ABSTRACT

Post-war existentialist poetry is characterized by

resorting to a symbolic heritage of myths and

signs from the Holy Scriptures, as well as using

the verse from the wisdom books of the Bible as a

favorite metrical resource. Banished like the

Edenic couple or the angel Lucifer, the poets find

themselves figuratively and literally in an

adverse and unrecognizable reality –Spain after

the establishment of Francoism–, crying out to a

deity that seems alien to human evil and distant.

The idiosyncrasy of this style is not a rhetorical

peculiarity typical of the 40s, but rather it is

attached to a previous lyrical tradition that

comes from the mysticism of the 16th century,

but which is rooted in a certain 1990s

spirituality, reaching its climax with Rosario de

sonetos líricos (1912) and El Cristo de Velázquez

(1920), by Miguel de Unamuno. The present

work intends to trace the biblical and Unamuno

traces in the main existentialist poetizations,

analyzing the relationship of continuity and

rupture that postwar poets establish with their

primary sources, on the one hand; on the other,

to demonstrate the subversive role played by

biblical language, since, by virtue of its universal

value, it manages to name contemporary

nonconformity and unease.

Keywords: postwar poetry, biblical language,

mythical subversion, verse, Christian mythemes.

Author: Universidad de Murcia, Campus de La Merced,

edificio Rector J. Loustau, 30001, Murcia.

ABSTRACTA

La poesía existencialista de posguerra se

caracteriza por acudir a un acervo simbólico de

mitos y signos procedentes de las Sagradas

Escrituras, así como por emplear el versículo de

los libros sapienciales de la Biblia como recurso

métrico favorito. Desterrados al igual que la

pareja edénica o el ángel Lucifer, los poetas se

encuentran figurada y literalmente en una

realidad adversa e irreconocible –España tras la

instauración del franquismo–, clamando a una

deidad que parece ajena al mal humano y lejana.

La idiosincrasia de este estilo no es una

peculiaridad retórica propia de los años 40, sino

que se adscribe a una tradición lírica anterior

que procede de la mística del siglo XVI, pero que

radica en una determinada espiritualidad

noventayochista, alcanzando su clímax con

Rosario de sonetos líricos (1912) y El Cristo de

Velázquez (1920), de Miguel de Unamuno. El

presente trabajo pretende rastrear las huellas

bíblica y unamunianas en las principales

poetizaciones existencialistas, analizando la

relación de continuidad y ruptura los poetas de

posguerra establecen con sus fuentes primarias,

por un lado; por otro, evidenciar la función

subversiva desempeñado por el lenguaje bíblico,

ya que, en virtud de su valor universal, consigue

poner nombre al inconformismo y la desazón

contemporáneos.

Palabras clave: poesía de posguerra, lenguaje

bíblico, subversión mítica, versículo, mitemas

cristianos.

https://journalspress.com/wp-admin/post.php?post=93379&action=edit
https://journalspress.com/wp-admin/post.php?post=93379&action=edit
https://journalspress.com/wp-admin/post.php?post=93379&action=edit


I. INTRODUCCIÓN

En el panorama lírico de posguerra, la apetencia

rehumanizadora de los años treinta no

desapareció con la instauración del franquismo,

sino que se encarriló en un cauce estético de

abolengo espiritual, que fue ramificándose en

distintas vertientes estilísticas —agónica,

intimista, social— y que siguió vigente hasta casi

la mitad de los cincuenta. El denominador común

de esas poetizaciones fue el recurso a diversas

soluciones retóricas y simbólicas procedentes de

la Biblia o, más genéricamente, de la mitología

cristiana y su parafernalia litúrgica.

En la eclosión de libros poéticos de cariz religioso

que se verificó a partir de 1939, ese peculiar

código semántico se convierte en el elemento

diacrítico que permite distinguir la poesía

existencialista, surgida al amparo de la

rehumanización neorromántica y madurada con

la «revolución» de 1944
1
, de la propiamente

«divinista», contemporánea de aquella o

escasamente antecedente, de la que difiere desde

el punto de vista argumental, lingüístico, métrico

y hasta funcional.

La utilización de mitos y símbolos tomados de la

Biblia y el empleo del versículo como canal de

expresión son los elementos idiosincráticos de esa

retórica peculiar que Jato define «lenguaje

bíblico» (2014: 19). En efecto, para vertebrar la

búsqueda personal de la divinidad, los poetas

existencialistas vuelven a la vertiente religiosa de

las letras españolas, pasando por la mística

—recuérdese que 1942 fue el cuarto centenario del

nacimiento de San Juan de la Cruz—, la lírica

barroca, los rescoldos de la estética romántica y,

sobre todo, el noventayochismo y la obra de

Miguel de Unamuno.

1
Según García de la Concha, la revolución estética marcó el

año 1944, con la publicación de cuatro obras imprescindibles

de la primera posguerra: Hijos de la ira de Dámaso Alonso,

Sombra del paraíso de Vicente Aleixandre, Poesía y dolor de

Ildefonso Manuel Gil y Pasión del verbo de Carmen Conde

(1983: 490). Para la irradiación estética a partir de 1944,

véase Prieto de Paula (1991); especialmente cap. IV: «La

diáspora de los hijos de la ira (Lírica española de 1944 a

1952)».

Así que, el lenguaje de las Escrituras renueva el

estancamiento formal en el que se encontraba la

lírica de los años 30, permitiendo expresar el

desasosiego originado por una crisis religiosa que

es, en realidad, identitaria y social, al coincidir

con la instauración del régimen franquista.

Asimismo, desde el punto de vista mítico y

simbólico, permite revelar el proceso de

reconstrucción nacional y la conciencia crítica de

la posguerra. D hecho, la intertextualidad bíblica,

explotando la cobertura universal del mito y la

carga asociativa del símbolo, resultó muy

operativa para los poetas de los cuarenta, ya que

les otorgó un margen de libertad que el régimen

les negaba:

A través de su particular infraestructura

mítica y simbólica, el exiliado interior

subvierte el programa ideológico de la

dictadura: bajo esa máscara de poesía

religiosa que detecta la poesía existencial

desarraigada, consigue expresar su condena al

dolor y a la injusticia que sobrevienen con la

muerte de España en el conflicto civil (Jato,

2004: 12).

La misma subversión detectada a la hora de

analizar el aparato mítico se hace patente en el

uso del versículo, que viene a ser oponente del

sistema de versificación garcilasista imperante en

el régimen. Por consiguiente, el lenguaje, en cada

uno de sus elementos compositivos, adquiere una

connotación subversiva, ya que expresa una

rebelión individual que va contra un verso

tradicional y contra un orden centralizador:

La desarticulación del verso implica la

desarticulación de un sistema, de un sistema

objetivo, entendido como orden universal

aceptado y de un sistema subjetivo, entendido

como correspondiente orden interno. [...] Se

trata de la reivindicación de un sujeto

moderno desmembrado y en conflicto y de su

modo particular de sentir la ausencia de un

orden superior. [...] La liberación de la forma

implica ir contra la sociedad, el statu quo,

contra la imagen del padre. El arte moderno es

siempre revolucionario a través de una forma

pura que adquiere un sentido subversivo

(Utrera, 2010: 9-10).

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

2 © 2023 Great ] Britain Journals Press                        |           15 | Volume 23 Issue Ӏ  Compilation 1.0 

Variations on Christian Mythemes and the Generalization of Free Verse in Postwar Existentialist Poetry: A Comparative Study



La sustancia constitutiva de ese código lingüístico,

entonces, parece ser la reversibilidad. Gracias a su

infraestructura, los poetas encarnan aspectos

universales de la condición humana, pero cuya

esencia se revierte y se matiza de forma específica,

debido a las circunstancias históricas vividas por

los autores. Las alusiones intertextuales, si bien

hacen mención a un referente preciso, cambian su

sentido al alterarse las causas que las originan.

Este procedimiento llega a cobrar una función

catártica, puesto que, a través del lenguaje bíblico,

la cultura de disidencia puede manifestar, más o

menos veladamente, su inconformismo ante un

sistema político y cultural no propenso a aceptar

críticas y reprobaciones.

A continuación, se ofrece un breve recorrido

textual por autores que hicieron un uso peculiar

de ese lenguaje bíblico que venimos describiendo.

Hemos destacado poetas cuyas estéticas se

vinculan, temáticamente, con el existencialismo,

y, discursivamente, con el agonismo. Se incluye a

Dámaso Alonso, a los poetas de la Antología

consultada de la joven poesía española (1952)

que siguen la corriente encabezada porHijos de la

ira —o sea, Vicente Gaos, José Hierro, Eugenio de

Nora, José María Valverde, Blas de Otero; en

menor medida Carlos Bousoño—. Añadimos a la

lista a José Luis Hidalgo, por el intenso patetismo

que estructura su verso.

II. EL USO DEL VERSÍCULO Y LA
ESTRUCTURA SALMÓDICA

La tendencia al uso del versículo, tan en boga en

los cuarenta, había empezado a atisbarse ya a

finales del siglo XIX, si bien con claras

diferencias. Desde el punto de vista métrico, en

efecto, a partir del Modernismo se va

pronunciando una progresiva generalización del

verso libre, iniciada por Juan Ramón Jiménez en

su Diario de un poeta recién casado (1917). Un

impulso notable a esa tendencia lo dio el creciente

número de traducciones en verso libre o prosa

poética de obras americanas, inglesas y francesas,

que fueron dándose a conocer en muchas revistas

a principios del siglo XX: Renacimiento, La

Lectura, España. Analizando la obra crítica de

Díez-Canedo y centrándose en la selección de

autores extranjeros traducidos al castellano en

Prometeo (1908-1912), Navarro afirma:

Díez-Canedo acierta, sin duda, al señalar la

importancia de la traducción como referencia

inevitable en la evolución de la poesía

moderna hacia el verso libre. La traducción en

prosa había sido siempre un hecho, pero a

partir del simbolismo, adquiere un sentido

distinto, ya que supone la plasmación en un

nivel práctico de aquello que no era aceptado

todavía en el campo de la creación literaria en

el propio idioma. La traducción de poesía en

verso libre o prosa viene a constituir así la

«prueba» de la posibilidad de una poesía

independiente de la rima y del metro (1997:

292).

Efectivamente, el verso libre desvincula lo poético

de los criterios habituales de medida y rima,

manteniendo la estructura tipográfica tradicional

del verso. Sus características fundamentales son la

irregularidad y la extensión variable. La falta de

rigidez de su estructura intenta reflejar la

naturalidad de la expresión oral.

Si bien la silva barroca podría considerarse el

antecedente métrico del verso libre, Díez-Canedo,

en su ensayo «Lugones y la libertad del verso»

(1983), señala como precursores a Bertrand,

Baudelaire, Nietzsche y Whitman. Este,

especialmente, adopta una modalidad de verso

libre de mayor extensión, que es el versículo,

metro predilecto de los poetas de los cuarenta y

apropiado a la andadura prosaria de la poesía

social. De hecho, la crítica es unánime en

considerar la influencia que el versículo de Hojas

de hierba (1855) tuvo «en la segunda generación

versolibrista, la de las vanguardias:

concretamente en Sabat Ercasty, Neruda,

Aleixandre, Dámaso Alonso y León Felipe, entre

otros» (Paraíso, 1985: 63).

Hablando de la versificación de Aleixandre y de

los poetas de la Generación del 27, Bousoño

puntualiza que la peculiaridad de ese verso es un

ritmo endecasilábico:

los ritmos que forman la masa más abundante

de la versificación aleixandrina no tienen nada

de extravagante. Se trata simplemente de

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

3© 2023 Great ] Britain Journals Press                         |           15 | Volume 23 Issue Ӏ  Compilation 1.0 

Variations on Christian Mythemes and the Generalization of Free Verse in Postwar Existentialist Poetry: A Comparative Study



endecasílabos y de sus combinaciones, ya

tradicionales desde los tiempos del

Modernismo: pentasílabos, heptasílabos,

eneasílabos y alejandrino. A lo que habría que

agregar hexámetros y seudohexámetros,

anfíbracos, anapestos y peones para obtener la

casi totalidad de los tipos posibles (1973:

322-323).

Efectivamente, el endecasílabo permite mantener

un ritmo prolongado que confiere una sensación

de tensión contenida, una cadencia oracional, a

diferencia del verso breve. El amplio margen de

libertad expresiva del versículo no inhibe la

intención rítmica del autor, que se manifiesta

tanto en la representación gráfica (con su sistema

de pausas y acentos) como en el despliegue de

figuras retóricas de repetición y significación. Sin

embargo, ese peculiar modelo métrico está

vinculado a las Escrituras. Más del 40% del texto

bíblico entraña un alto nivel de lirismo, la mayor

parte del cual aparece en el Antiguo Testamento,

en los llamados libros poéticos: Salmos,

Proverbios, Lamentaciones, Cantar de los

Cantares, Job y Eclesiastés. Los primeros cuatro

están escritos enteramente en verso. El libro de

Job comprende un prólogo y un epílogo en prosa,

y el Eclesiastés entraña una considerable porción

de poesía en su estructura discursiva. Además,

fragmentos poéticos aparecen tanto en los libros

históricos, en los que se emplea la poesía para

ilustrar el relato y para la celebración de un suceso

épico, como en los proféticos, que fusionan en

secuencia continua prosa y verso. Lo que

caracteriza esta versificación, del todo ajena a los

principios prosódicos clásicos, es su estructura

reiterativa, base de la retórica bíblica y semítica
2
,

que se puede descomponer en tres elementos

principales: el binarismo, patente en el frecuente

recurso a bimembraciones; la parataxis,

especialmente el uso de endíadis como método de

coordinación; y la simetría. Cada una aparece en

distintos niveles de organización textual, tanto el

léxico como el oracional, hasta convertirse en el

principio compositivo de un libro bíblico en su

2
Sobre el análisis retórico de los textos bíblicos, su historia y

sus características, véanse: Marguerat y Bourquin (2000),

Simian-Yofre (2001), Alter (2003), Meynet (2003, 2006,

2008), Oniszczuk (2013), Ryken, Wilhoit y Longman (2016).

entereza (Meyner, 2008: 13), como ocurre, por

ejemplo, en Salmos o Proverbios. Entre los otros

rasgos principales, además de su concisión y

carácter elíptico, mentamos lo que Paraíso define

como ritmo de pensamiento, o sea, «la reiteración

de una emoción que se manifiesta en la tendencia

al paralelismo y a la reiteración de palabras-clave,

dotadas a menudo de un gran contenido

simbólico» (1985: 55).

En virtud de esa idiosincrasia, el versículo es el

medio favorito de los poetas de posguerra, no sólo

por las características estructurales propias de

esta forma de versificación y sus artificios

retóricos connaturales, sino también por el ritmo

lógico que en él subyace y que permite la

revelación completa de las especulaciones íntimas

del espíritu humano acerca de lo divino en sí, y de

la relación con lo divino: interrogaciones y

exclamaciones, apóstrofes líricos, hipérboles,

comparaciones, anáforas, paralelismos y

bimembraciones son algunos de los recursos a

través de los cuales se encauza mejor el agonismo

de la poesía. En efecto, una somera observación

de los poemas de los años cuarenta es suficiente

para revelar la adopción del salmo, quintaesencia

de la lírica bíblica, como recurso compositivo

favorito para los autores; preferencia que se hace

patente ya en el título de sus creaciones.

Considérese el bellísimo «De Profundis» de Hijos

de la ira; los salmos contenidos en Subida al

amor (1945) de Bousoño («Salmo sombrío»,

«Salmo violento», «Salmo desesperado», «Salmo

del solitario»); los reunidos en Hombre de Dios

(1945) de Valverde («Salmo inicial», «Salmo de la

tierra y el hombre», «Salmo de las estrellas»,

«Salmo de las rosas», «Salmo de la sed de Dios»,

«Salmo de la ciudad», «Salmo de la mano de

Dios»); o los de Ángel fieramente humano (1950)

de Otero («Salmo por el hombre de hoy»).

En resumidas cuentas, la estructura paralelística

del versículo faculta la enucleación de un concepto

en el que se subsume la indagación creativa del

autor. Además, los procedimientos de

composición y el tono dramático que estructuran

el verso, le confieren un intenso patetismo, acorde

con el aparato simbólico que en él se despliega.

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

4 © 2023 Great ] Britain Journals Press                        |           15 | Volume 23 Issue Ӏ  Compilation 1.0 

Variations on Christian Mythemes and the Generalization of Free Verse in Postwar Existentialist Poetry: A Comparative Study



III. EL APARATO MÍTICO: DE CAÍDAS,
DESTIERROS Y PERSECUCIONES

Desde un punto de vista mítico-simbólico, la

tendencia al uso del lenguaje bíblico en poesía

había empezado a evidenciarse ya una década

antes, en las manifestaciones de algunos

integrantes de la Generación del 27. De hecho,

pese al rupturismo con la estética decimonónica

que favorecieron las vanguardias y a la innovación

formal por la que abogaron, los poetas —de

filiación vanguardista, no se olvide— terminaron

por apelar a los más socorridos mitos

fundacionales de la cultura occidental: los de la

tradición judeocristiana. Lo que puede parecer

una contradicción conceptual se resuelve, en

realidad, teniendo en consideración ciertos

factores contingentes a la temporalidad del

periodo.

El paulatino proceso de secularización que

experimentó Europa desde finales del siglo XIX,

la consiguiente desacralización del mundo puesta

en marcha por el nihilismo nietzscheano
3
, la

transitoriedad de la existencia y la falta de

perdurabilidad de la palabra planteadas por

Bergson y Heidegger, las consecuencias de la

industrialización en el ser humano y en las

ciudades..., son, todos ellos, elementos cuya

coincidencia temporal favoreció su

retroalimentación, de modo que terminaron

generando una crisis de la cosmovisión que afectó

a toda la sociedad; una crisis, por lo demás,

enconada por la catástrofe general de las guerras y

por la depresión económica de 1929.

La toma de conciencia de esta situación histórica

hizo que los agentes culturales interpretaran su

propia naturaleza y la de todo lo existente a través

de determinadas ideaciones sobre dicho entorno.

En el caso específico que nos atañe, el recurso a

mitemas bíblicos, descontextualizados y

desubicados de su marco de procedencia,

contribuye a vertebrar el horror vacui que

significó individual y socialmente la pérdida de la

fe en la modernidad. Es decir, significan,

mediante su abstracción modélica, el proceso de

3
El concepto de la «muerte de Dios», aparecido ya en La

gaya ciencia (1882), se popularizó diez años después con la

publicación de Así habló Zaratustra (1892).

alienación subjetiva ante lo real y la identificación

con el esquema arquetípico que lo fundamenta.

Merced a este valor universal que entrañan, los

mitos sufren asimismo cierta actualización

histórico-antropológica, dependiendo del

abordaje literario que se realice, revelando tanto

la actitud de un autor particular hacia su tiempo,

como las diferentes reelaboraciones míticas

realizadas por sus contemporáneos (Labanyi,

1989: 2). O sea, su esquematicidad y

universalidad contribuyen a crear una mitología

individual que se incrusta en toda una tradición

mítica.

Pero ¿cómo se inserta el mito en las varias

cristalizaciones poéticas que aparecieron a partir

de los años treinta? Por lo general, o se hallan

referencias explícitas a mitos fundacionales de la

tradición judeocristiana o incorporaciones de

elementos sintagmáticos que aluden a ellos, o se

detecta un aparato simbólico adscribible al mismo

ámbito. Por lo que atañe al último aspecto, es

preciso puntualizar que esos símbolos no

aparecen separados del contexto mítico al que se

refieren, sino que se configuran como sus directas

irradiaciones. De hecho, si el fondo mítico es

sencillamente aludido, es posible rememorar

gracias a un determinado conjunto imagístico.

Además, en virtud de su capacidad asociativa y

transfiguradora, el símbolo «va a convertirse en

un intermediario entre esas dos esferas: el mundo

físico (la realidad palpable, la que se percibe a

través de los cinco sentidos) y el trascendente (la

realidad “invisible, “intangible” de las

abstracciones)» (Jato, 2004: 24).

Partiendo de ese punto de arranque, y tomando

prestadas de Lévi-Strauss y Kerényi las categorías

de mitema
4

y mitologema
5

respectivamente,

5
«La palabra mitologema fue usada por primera vez por

Kerényi en 1949 para expresar la esencia del mito, la parte

invariable del mismo; así pues, las características principales

del mitologema vendrían a ser su esquematicidad, su

estatismo (el esquema básico parece repetido en diferentes

mitos) y la dificultad de traducir su significado a lenguaje no

4
«El antropólogo francés explica el mito como si fuera un

lenguaje, y por lo tanto fuera susceptible de ser dividido en

unidades constitutivas pertenecientes a un nivel complejo de

análisis; llama a estas partes grosses unités constitutives o

mythèmes» (Ortuño, 2014: 8).

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

5© 2023 Great ] Britain Journals Press                         |           15 | Volume 23 Issue Ӏ  Compilation 1.0 

Variations on Christian Mythemes and the Generalization of Free Verse in Postwar Existentialist Poetry: A Comparative Study



Ortuño (2014: 7-8) clasifica las modalidades de

uso del mito en las manifestaciones poéticas

surgidas a raíz de la Generación del 27. La

estudiosa identifica cuatro vías, que resumimos a

continuación:

● la inserción en el tejido lingüístico de

fragmentos sintagmáticos extraídos de las

Escrituras o de textos litúrgicos con una

finalidad distinta a la de procedencia
6
;

● la introducción de unidades léxicas que,

debido a la frecuencia de su aparición en el

sistema tropológico del poema, se vinculan al

hipotexto bíblico
7
;

● la transposición de mitologemas propios de la

tradición judeocristiana a otros sistemas

míticos, por una relación de parecido en sus

esquemas constitutivos
8
;

● la romanticización de ciertos mitos, cuyo

esquema constitutivo sea creación / Paraíso -

caída / error - sufrimientos - Apocalipsis /

profecía.

Los mitos a que nos referimos proceden tanto del

Antiguo Testamento como del Nuevo. La

intertextualidad evangélica hace hincapié en

referencias cristológicas relacionadas con la

Pasión que, de por sí, no se postula como mito

stricto sensu. Sin embargo, y siguiendo la senda

interpretativa de Ricoeur (1979: 426), el martirio

del Mesías llega a alcanzar valor mítico por

entrañar una verdad soteriológica, ejemplificada a

través de la conducta de Cristo, cuya

rememoración adquiere una simbología específica

para el cristianismo.

Por lo que concierne al primer punto, los autores

revelan un amplio conocimiento de los libros

8
En «Elegía», de Libro de poemas (1921), García Lorca

describe a la diosa Ceres con atributos y connotaciones

propios de la Virgen María.

7
Es lo que ocurre en la primera estrofa de «Decidme

anoche», de Ocnos (1942), en la que Cernuda disemina

bimembraciones y sustantivos que evocan claramente la

pasión de Cristo: «miedo invisible», «sangre», «rígidas

espinas» (2005: 148).

6
Considérese el verso «El ángel del Señor se anunció a

María: puede pasar primero», extraído del poema «La

muerte o antesala de consulta», del libro de Aleixandre

Espadas como labios (1935).

mítico, con lo que tendrían algo de universal al repetirse en lo

básico en diferentes mitologías» (Ortuño, 2014: 6).

sapienciales
9
. Después de los Salmos, el de Job es

el texto al que más referencia se hace, tal vez por

un proceso de transferencia que llega a realizarse

entre los autores y la fuente. Sometido a una

opresiva prueba por Satanás con autorización de

Dios, Job demuestra su fidelidad al Creador. Pero

no es el desenlace del tanteo lo que fascina, sino el

tanteo mismo. El personaje del Antiguo

Testamento es el justo que sufre injustamente,

que padece enfermedades y desgracias, que se

hunde en la miseria, que sobrevive a la muerte de

sus hijos y a la devastación de su mundo, y que se

ve privado de la palabra divina. Job no entiende la

ira de Dios, ya que no ha sido provocada por su

irreprensible conducta moral, ni justifica el

silencio de Yahvé, que lo lleva a dudar de todo. Es

evidente el paralelismo que se crea entre la agonía

jobiana y la existencialista. Incluso en el léxico

recurren muchas semejanzas, especialmente en el

ámbito semántico de la putrefacción, de la

corrupción física, de la repugnancia
10
. El «De

Profundis» de Hijos de la ira está repleto de

imágenes expresionistas del mismo talante

(340-341)
11
:

Si vais por la carretera del arrabal, apartaos, no os

inficione mi pestilencia.

El dedo de mi Dios me ha señalado: odre de

putrefacción quiso que fuera este mi cuerpo

[...]

Yo soy la piltrafa que el tablajero arroja al perro

del mendigo,

y el perro del mendigo arroja al muladar.

11
Las citas por Alonso (1998). En lo sucesivo me limitaré a

señalar, en cada cita, el número de la página entre paréntesis.

10
«Gusanos y costras polvorientas cubren mi carne, mi piel

se agrieta y supura» (Job 7: 5); «Él me aplasta por una

insignificancia y multiplica mis heridas sin razón» (9: 17);

«Aunque me lavara con nieve y purificara mis manos con

potasa / Tú me hundirías en el fango y hasta mi ropa sentiría

abominación por mí» (9: 30-31); «Así este hombre se

deshace como madera carcomida, como ropa devorada por la

polilla» (13: 28); «Su ira me desgarra y me hostiga, Él

rechina sus dientes contra mí» (16: 9); «Mi mujer siente asco

de mi aliento, soy repugnante para los hijos de mis entrañas»

(19: 17); «Los huesos se me pegan a la piel y se me

desprenden los dientes de las encías» (19: 20); «De noche,

me siento taladrar mis huesos, los que me roen no se dan

descanso» (30: 17); «Mi piel ennegrecida se me cae, mis

huesos arden por la fiebre» (30: 30).

9
Job, Salmos, Proverbios, Eclesiastés y Cantar de los

Cantares.

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

6 © 2023 Great ] Britain Journals Press                        |           15 | Volume 23 Issue Ӏ  Compilation 1.0 

Variations on Christian Mythemes and the Generalization of Free Verse in Postwar Existentialist Poetry: A Comparative Study



[...]

yo soy el orujo exprimido en el año de la mala

cosecha,

yo soy el excremento del can sarnoso,

el zapato sin suela en el carnero del camposanto,

yo soy el montoncito de estiércol a medio hacer,

que nadie compra

y donde casi ni escarban las gallinas.

Pero te amo,

pero te amo frenéticamente.

¡Déjame, déjame fermentar en tu amor,

deja que me pudra hasta la entraña,

que se me aniquilen hasta las últimas briznas de

mi ser,

para que un día sea mantillo de tus huertos!

Los poetas demuestran una verdadera inclinación

al Génesis, especialmente hacia los mitos

relacionados con la creación del Universo y las

vicisitudes de la pareja edénica, después de su

expulsión a la Tierra. Asombra, en efecto, la

cantidad y la variedad de representaciones del

jardín del Edén que aparecen en la poesía

española de la primera mitad del siglo XX.

Pese a estar ligado a la modernidad, el del Paraíso

es un tópico universal que ha ido reiterándose en

la literatura, desde las poetizaciones del locus

amoenus clásico hasta la poesía renacentista,

pasando por la tradición literaria cristiana de la

Edad Media; desde la recreación miltoniana hasta

el Modernismo, pasando por el Romanticismo y el

simbolismo. Pero, centrándonos en el contexto

hispánico del siglo XX, toda reelaboración del

Edén está marcada negativamente por un

sentimiento de nostalgia, que hace que el mito de

la creación se una, de una vez por todas, al de la

expulsión y la caída.

Si desde Bécquer hasta Juan Ramón Jiménez los

jardines paradisíacos que florecen en las páginas

de los poetas son «trasunto de una intimidad que

aspira a crear, o a crearse, un mundo bello»

(Alvar, 1986: 4), en tanto que evasión de otro

mundo que ha empezado ya su particular

descensus ad inferos, en las representaciones

posteriores el mitema del jardín primero llega

hecho añicos. Como ya se ha explicitado atrás, el

laicismo y el nihilismo finiseculares obturan

cualquier posibilidad de construcción idílica de un

lugar idealizado, repleto de seguridades lógicas,

teológicas y escatológicas (Gillespie, 1995: XIII),

con lo cual a los poetas sólo les cabe entonar un

canto elegíaco a la plenitud de antaño.

En resumen, la vigencia de este mito muestra, de

un lado, la permeabilidad de la poesía de los años

treinta al derrumbamiento de la cosmovisión

general, y, de otro, la pervivencia de elementos

románticos y simbolistas
12

que analizaremos a

seguido. Respecto a su significación en la

modernidad literaria española, suele declinarse en

una poliedricidad de símbolos, para cuya

clasificación volvemos a remitir a Ortuño (2014:

55-74)
13
.

El tópico de la pérdida del Paraíso en las

poetizaciones de los existencialistas, en efecto, se

matiza con un tinte más hosco. La palabra serena

y el afán panteísta de Sombra del paraíso no

arraigan mucho en esos poetas, quienes prefieren

el tono brusco de Alonso para enfrentarse a esta

temática. Aunque no se cite directamente el Edén,

las alusiones son bastante claras, gracias al uso de

símbolos relacionados con el mitologema de la

creación, como el de la espada y el del ángel. La

expulsión va aparejada a la idea de destierro,

abandono y privación, como sugieren

respectivamente Vicente Gaos («En destierro»:

13
Según la estudiosa, el paraíso puede representar la patria

añorada en el exilio (León Felipe, Ganarás la luz, 1943), el

espacio doméstico que, pese a cercenar las exigencias de

libertad, representa un lugar seguro (Pilar de Valderrama,

Hortus conclusus, 1928), la edad de la inocencia que permite

al ser humano la armónica fusión con la naturaleza (Vicente

Aleixandre, Sombra del paraíso, 1944), la alegoría del amor

perfecto en sus derivaciones humana y espiritual (Pedro

Salinas, La voz a ti debida, 1934; Ernestina de Champourcín,

Cántico inútil, 1936), la pérdida de Dios y de la fe (García

Lorca, Libros de poemas, 1921; Rafael Alberti, Sobre los

ángeles, 1929; Luis Cernuda, Un río, un amor, 1929); la

palabra creadora (Pedro Salinas, Presagios, 1924).

12
Sobre la supervivencia en la modernidad literaria

occidental de elementos románticos y simbolistas, y la

necesidad de enfocar el asunto desde una perspectiva

transversal, véanse: Abrams (1971), Silver (1996), Prieto de

Paula (2002), Carnero (2002), Alarcón Sierra (2002),

Urrutia (2002). L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

7© 2023 Great ] Britain Journals Press                         |           15 | Volume 23 Issue Ӏ  Compilation 1.0 

Variations on Christian Mythemes and the Generalization of Free Verse in Postwar Existentialist Poetry: A Comparative Study



105) y Eugenio de Nora («Recuerdo de la nada»:

112)
14
:

Así, arrojado misteriosamente en esta vida, el

hombre está angustiado.

*

Avanza lento [...] avanza con pesadumbre de buey

martirizado:

sabiéndose arrojado, condenado a la vida.

El derrocamiento, el hecho de encontrarse en una

contingencia desabrida, incitan al canto

nostálgico del lugar primero o al cuento infeliz de

la condición presente; así que la tierra, la de antes

y la de ahora, aparece constantemente, o como

recuerdo desdibujado y doliente de la dicha o

como realidad física, reseca materia que se pisa y

se recorre. Indicativos son los títulos de algunas

obras: Sobre la tierra (1945) de Vicente Gaos;

Tierra sin nosotros (1946) de José Hierro; Mujer

sin Edén (1947) de Carmen Conde.

Contextualizando esa precipitación del locus

amoenus al locus horridus, resulta inmediata la

referencia al momento histórico: naufragadas las

ilusiones de un posible regreso al statu quo ante

bellum, el poeta bracea para no hundirse en la

lóbrega realidad del régimen.

Ese locus horridus del destierro se configura

como un paisaje inhóspito y desapacible, áspero y

seco —también locus eremus—, réplica de la tierra

a la que fueron arrojados Adán y Eva después de

la expulsión. De forma magistral lo explica José

Hierro («Llanura»: 39)
15
:

Este llano desierto, esta tierra maldita,

este otero desnudo de costados resecos,

este páramo triste donde el hombre que grita no

encuentra un solo monte que devuelva sus ecos,

este desierto mudo, esta monotonía,

esta soledad ocre como una calavera.

Vuelve, en Nora, la referencia a una aspereza que

no es solo de la tierra sino también de sus

fenómenos atmosféricos: «¡Dejadme aquí! Sobre

15
Las citas por Hierro (2017). En lo sucesivo me limitaré a

señalar, en cada cita, el número de la página entre paréntesis.

14
Las citas por Gaos (1959) y Nora (1999), respectivamente.

En lo sucesivo me limitaré a señalar, en cada cita, el número

de la página entre paréntesis.

esta tierra seca, / mordido por el viento áspero»

(«Lamento», Cantos al destino, [1945] 1999: 119).

Y ese yermo en el que se vive la congoja del

castigo y del silencio divinos, se erige como

barrera infranqueable entre el mundo terreno y el

mundo celeste. Dios se esconde, para Valverde,

más allá de los nimbos, espectador cruel e

indiferente de la soledad humana («Salmo

inicial»: 127):

Señor, no estás conmigo aunque te nombre

siempre.

Estás allá, entre nubes, donde mi voz no alcanza

[...].

[...]

Eres ciudad detrás de las montañas.

Eres un mar que a veces no se oye.

Aquí la divinidad es el Yahvé antiguo

testamentario: no ese Dios «humano» y

compasivo al que se refería Blas de Otero en

Redoble de conciencia (soneto «Lástima», antes

aparecido en Espadaña como «Déjame»), sino un

Dios airado que provoca tempestades, que mata

con fuego y derriba. Proporcionamos dos

ejemplos extraídos respectivamente de Bousoño

(«Salmo violento», Subida al amor: 32) y Dámaso

Alonso («La isla»,Hijos de la ira: 338-339):

Devora mi amargura y tierra amarga.

Devóralas, Señor de mi tormenta.

*

Y el mar se alza como materia sólida, como un

paño de luto [...]

Oh Dios,

Yo no sabía que tu mar tuviera tempestades,

Y primero creí que era mi alma la que bullía

[...]

Y eras tú.

[...]

Tú has querido poner sordo terror y reverencia en

mi alma

Infantil,

e insomnio agudo donde había sueño.

Y lo has logrado.

Pudiste deshacerme en una llamarada.

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

8 © 2023 Great ] Britain Journals Press                        |           15 | Volume 23 Issue Ӏ  Compilation 1.0 

Variations on Christian Mythemes and the Generalization of Free Verse in Postwar Existentialist Poetry: A Comparative Study



Otra característica que debe ponerse de relieve es

la reiteración obsesiva de la búsqueda que se

deduce tanto en Valverde («Te persigo en el

bosque detrás de cada tronco. / Hombre de Dios

me llamo. Pero sin Dios estoy»; «Salmo inicial»:

127) como en Bousoño («Queriendo olerte, Dios,

desesperado / voy por los valles, las montañas»;

«Salmo desesperado»: 33).

Ese movimiento, cuya dirección no se explicita y

que parece circular por su repetición, puede llegar

a hacerse horizontal, como en «Falsos

semidioses» de José Hierro: ángeles caídos, ya

conscientes de la propia condición inmutable, a

los seres humanos les queda solo aceptar el lugar

por donde caminan (55):

¿A qué salir al horizonte si no podemos

despojarnos de nuestra historia

como de un traje roto y viejo?

Nos creíamos semidioses

(¡todo era hermoso, como un sueño!),

criaturas de la alegría,

su centro estaba en nuestro centro.

Mas nos abruman las montañas,

nos curvamos bajo su peso

sin gracia lírica de juncos,

altos y secos.

Y retornamos a las calles

que se disparan contra el puerto,

a nuestros cielos empañados,

a los jardines polvorientos,

a continuar, ya para siempre

desterrados de nuestro reino.

Sin embargo, si la temática cristiana de los años

treinta, sea directa o tangencialmente abordada,

sirve para insertar la desautorización de lo

sagrado en un tiempo mítico de crisis que había

empezado ya en el 98, en la aparición de

poemarios de cariz religioso que se verificó a

partir de mediados de los años cuarenta tiene, en

cambio, una función subversiva, ya que, en virtud

de su valor universal, consigue poner nombre al

inconformismo y a la desazón contemporáneos. O

sea, las bases estéticas que comparten los poetas

son las mismas, pero los recursos estilísticos y las

finalidades difieren.

En las reelaboraciones existencialistas, lo que

prima no es ya primordialmente la interpretación

individual de la crisis universal de lo sagrado, sino

el desamparo de encontrarse desterrados,

figurada o literalmente, en una realidad adversa e

irreconocible como es España tras la instauración

del franquismo. Si en las precedentes

manifestaciones la pérdida se aceptaba con cierta

resignación, los poetas de los cuarenta canalizan

el desgarro de la privación en una invectiva, más o

menos velada, contra los agentes desencadenantes

de la tragedia del país.

En ese contexto específico, el mito actúa gracias a

su reversibilidad (Ilie, 1980: 13), un concepto que

Jato explica de la siguiente forma:

Frente a las mitologías oficiales del Imperio,

los poetas del exilio, tanto territorial [...] como

interior [...] se servirán, en cambio, de los

mitos bíblicos para sacar a la luz una poesía

«subterránea» [...] que hable verdaderamente

de la realidad del ser humano. Aquí el mito sí

que ejerce una auténtica labor terapéutica, y,

en el caso de la cultura disidente, también

subversiva, pues, tras su apariencia

religiosamente ortodoxa, y gracias a su disfraz

bíblico, enmascara la rebeldía latente en

aquellos años dentro de unos cauces bien

vistos por los estamentos oficiales. Estos

poetas se sirven además de la cobertura

universal del mito para expresar su rabiosa

individualidad, para intentar encontrar una

respuesta a las grandes preguntas que asaltan

al ser humano [...]. Estos poetas buscan en los

mitos tomados de la Biblia las explicaciones al

dramático presente que aflora del conflicto

armado. El mito les otorga además la

capacidad de trascender esa crisis de

identidad producto de su particular coyuntura

histórica y superar la escisión nacional que

esta provoca (2004: 20-21).

IV. PROYECCIONES UNAMUNIANA EN LA
SIMBOLOGÍA MÍTICA

Ya hemos indicado que, en la vertiente espiritual

de la poesía existencialista de los cuarenta,

sobreviven elementos de la tradición mística

cristiana y del simbolismo de fin de siglo. Más

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

9© 2023 Great ] Britain Journals Press                         |           15 | Volume 23 Issue Ӏ  Compilation 1.0 

Variations on Christian Mythemes and the Generalization of Free Verse in Postwar Existentialist Poetry: A Comparative Study



concretamente, la crítica es propensa a identificar

en esa corriente proyecciones noventayochistas

que afectan al tono, al tema y al acervo simbólico.

Siguiendo la línea de investigación de Jato

(2004), Martínez Perea defiende que «la índole de

los motivos religiosos de la promoción viene

marcada por la unamuniana agonía cristiana y la

machadiana búsqueda de Dios» (2008: 185).

Debido a la profunda reflexión sobre el ser

humano y la espiritualidad que desarrollaron en

sus obras, Unamuno y Machado se consideran los

antecedentes más próximos de la lírica religiosa

de posguerra. La influencia de ambos se patentiza

no solo en la temática metafísica, sino también en

el tratamiento de determinados mitos bíblicos,

como el de Caín. A continuación, intentaremos

rastrear las huellas unamunianas en las

poetizaciones de posguerra, analizando la relación

de continuidad y ruptura que establecen con su

fuente primaria.

En cuanto a lirismo y simbología, el legado de

Unamuno se considera la herencia poética de la

que más se beneficiaron los autores de los

cuarenta. En efecto, en Rosario de sonetos líricos

(1911) y en El Cristo de Velázquez (1920)
16
elabora

un conjunto de símbolos que influirían en el

lenguaje tremendista a partir de 1939, para

significar la «somatización angustiosa de la

búsqueda de Dios» (Jato, 2004: 42). En la poesía

de esos años, el tormento espiritual se hace físico,

se concreta en la carne; y la misma ausencia de la

divinidad se vuelve presencia en el cuerpo del

autor. En este proceso, al ser divino se le ceden

atributos propios del ser humano para concretar

su acción sobre el individuo: es un Dios que toca,

besa y hace padecer hambre y sed.

Esta tensión agónica del discurso, siempre a

punto de quiebra, acompañada de un acervo

simbólico adscribible al ámbito de la corporeidad

y aplicado a lo religioso, tan propio de la estética

mística y del antropomorfismo de las Escrituras,

alcanza una sistematización en los versos

unamunianos. En Rosario de sonetos líricos

16
Unamuno (1999). Todas las citas se harán por esta edición.

En lo sucesivo me limitaré a señalar, en cada cita, el título del

poema cuando es preciso, y el número de la página entre

paréntesis.

aparecen los motivos del tacto y el beso de la

divinidad («En la mano de Dios»: 386):

Cuando, Señor, nos besas con tu beso

que nos quita el aliento, el de la muerte,

el corazón bajo el aprieto fuerte

de tu mano derecha queda opreso.

Y en tu izquierda, rendida por su peso

quedando la cabeza, a que revierte

el sueño eterno, aun lucha por cogerte

al disiparse su angustiado seso.

Vemos cómo pesa esa mano, que lleva consigo

terror y muerte. En la mayoría de las

composiciones de posguerra, siguiendo el ejemplo

casi inesquivable de Unamuno, el roce divino es

un contacto que hiere y arrolla como un desastre

natural. Considérense estos versos de Gaos

(1959): «Dios mío, pon tu mano arrebatada, / tu

huracán estelar, tu sorda ira / sobre tu oscuro

hijo» («Desprecio del cielo»: 148).

En José Luis Hidalgo
17
, la mano de Dios cae como

un hacha que troncha criaturas que ya se han

convertido en vegetales: «y has de bajar, Señor,

para arrancarme / con tus manos inmensas y

desnudas» («Estoy maduro»: 79); y sigue

Hidalgo: «Yo solo he preguntado si tu mano

sombría / con nuestros troncos lívidos enciende

sus hogueras» («Porque voy a llorarme»: 82).

Se exaspera en Blas de Otero la gravedad de esa

garra tanto que, en Redoble de conciencia, es el

mismo autor quien, humanizando a Dios (en unos

versos ya citados), quiere cercenar esos miembros

y hasta llega al deseo de matar al Creador

(«Lástima»: 113-114)
18
:

Me haces daño, Señor. Quita tu mano

de encima. Déjame con mi vacío,

déjame. Para abismo, con el mío

tengo bastante. ¡Oh Dios!, si eres humano,

compadécete ya, quita esa mano

de encima. No me sirve. Me da frío

18
Las citas por Otero (1960). En lo sucesivo me limitaré a

señalar, en cada cita, el título del poema cuando es preciso, y

el número de la página entre paréntesis.

17
Las citas por Hidalgo (1976). En lo sucesivo me limitaré a

señalar, en cada cita, el título del poema cuando es preciso, y

el número de la página entre paréntesis.

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

10 © 2023 Great ] Britain Journals Press                        |           15 | Volume 23 Issue Ӏ  Compilation 1.0 

Variations on Christian Mythemes and the Generalization of Free Verse in Postwar Existentialist Poetry: A Comparative Study



y miedo. Si eres Dios, yo soy tan mío

como tú. Y a soberbio, yo te gano.

Déjame. ¡Si pudiese yo matarte,

como haces tú, como haces tú! Nos coges

con las dos manos, nos ahogas. Matas

no se sabe por qué. Quiero cortarte

las manos. Esas manos que son trojes

del hambre, y de los hombres que arrebatas.

La primera parte del soneto calca el versículo 21

del capítulo 13 de Job: «Aparta de mí la palma de

tu mano y que tu terror no me atemorice».

Otro motivo muy recurrente, ya utilizado por

Alonso en Oscura noticia, es el del beso de Dios

que, falto de tintes dramáticos, objetiva el deseo

de la divinidad («Solo»: 64): «Miedo a tu soledad.

Sienta tu garra, / Tu beso de furor. Lo necesito /

como el perro el castigo de su amo». Y es un deseo

que no se satisface y que, aunque se cumpliera,

aumentaría la ansiedad. Citamos a Blas de Otero

(«Un relámpago apenas»: 24): «Oh Dios, oh Dios,

si para verte / bastara un beso, un beso que se

llora / después, porque ¡oh, por qué! no basta

eso».

Recurrimos de nuevo al mismo poeta para

introducir otro símbolo: el de la sed, que a

menudo acompaña al hambre («Sombras le

avisaron»: 129): «Cada beso que doy, como un

zarpazo / en el vacío, es carne olfateada / de Dios,

hambre de Dios, sed abrazada». El beso humano

es sombra vacía del beso de Dios; la unión con

otro ser no aquieta la angustia, sino que la

estremece. Parece clara la huella de Unamuno, en

los versos del otro bilbaíno, al expresar la

insaciabilidad de ese amor («Eucaristía»: 488):

Amor de ti nos quema, blanco cuerpo;

amor que es hambre, amor de las entrañas:

hambre de la Palabra creadora

que se hizo carne; fiero amor de vida

que no se sacia con abrazos, besos,

ni con enlace conyugal alguno.

Y el quebrantamiento espiritual se agudiza aún

más en Redoble de conciencia, cuando la misma

divinidad se hace agua, agua que fluye y no se

detiene para ser bebida: «No seas como el agua y

te derrames / para siempre, Agua y Sed de los

humanos» («Muerte en el mar»: 110).

La característica de esta sed parece ser la

infinitud, esa apetencia imperecedera que no da

sosiego y se repite ab aeterno como en el suplicio

de Tántalo. Bien lo expresa José María Valverde
19

en Hombre de Dios («Salmo de la sed de Dios»:

146):

Ya comprendo esa angustia de no encontrar

reposo

que no me deja quieto en ningún sitio;

eres tú con tu sed.

[...]

Oh sed de Dios, oh llama

que me sorbe la vida inmóvilmente.

El Cristo de Velázquez, una obra mediante la que

Unamuno configura un modo de uso del lenguaje

bíblico que irradiará hacia la poesía de los años

cuarenta y cincuenta (Jato, 2004: 43), consta de

2539 endecasílabos blancos, divididos en cuatro

partes. Es una meditación surgida a raíz de la

contemplación del homónimo cuadro del pintor

sevillano, acompañada por la lectura de la Biblia

(el texto contiene, de hecho, referencias bíblicas

en los márgenes). Así que el verso unamuniano se

hace exégesis poética tanto de las Escrituras como

de la pintura. El autor, a medida que se fija en

varios detalles de la tela, los va explicando,

proporcionando nociones doctrinales. Pero, como

subrayó García de la Concha en su edición de la

obra, «nos hallamos ante un poema y no ante un

discurso teológico» (1987: 39). Y menos aún,

añadimos, ante un discurso ecfrástico.

Lejos de cualquier dogmatismo católico, el poema

se centra en la figura de Cristo y, más

concretamente, en ese Cristo salido del pincel de

Velázquez, cuya humanidad es palpable. El tono

empleado, aunque no se percibe en él agonismo,

sigue la estela de las obras anteriormente

mencionadas en lo referente al diálogo: el yo

poético entabla un coloquio cuyo destinatario es

ese Cristo que se escudriña.

19
Las citas por Valverde (1998). En lo sucesivo me limitaré a

señalar, en cada cita, el título del poema cuando es preciso, y

el número de la página entre paréntesis.

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

11© 2023 Great ] Britain Journals Press                         |           15 | Volume 23 Issue Ӏ  Compilation 1.0 

Variations on Christian Mythemes and the Generalization of Free Verse in Postwar Existentialist Poetry: A Comparative Study



Importancia primaria, entre el cúmulo de

símbolos que será reelaborado por los poetas de la

posguerra, tiene el emparejamiento antonímico

luz-oscuridad, originado en el fuerte contraste

cromático del lienzo. En efecto, Velázquez pintó

un Cristo compuesto en su dramatismo, cuya

blancura se recorta sobre un fondo de un gris muy

oscuro, casi negro. Esa albura contribuye a su

especial, por contraria al desgarrón patético,

«serenidad apolínea, que en su plenitud va más

allá de la que desprende un Christus patiens»,

como también contribuye a ello «la especial

postura del cuerpo, ni desplomado ni colgando del

madero, sino apoyándose como si estuviera vivo

(en realidad, antinaturalmente) en el sucedáneo»

(Prieto de Paula, 2019: 125). En la primera parte

del poema, la referencia a la albura del cuerpo

exangüe es muy frecuente y se hipostasia en el

ámbito semántico de la blancura y la negrura.

Considérese en especial la composición IV, que

compendia todas las gradaciones que aparecerán

a lo largo del poema
20
.

Más adelante, el Cristo descrito se objetiva en

unos elementos cuya característica principal es el

20
«Mira dentro de ti, donde está el reino / de Dios; dentro de

ti, donde alborea / el sol eterno de las almas vivas. / Blanco

tu cuerpo está como el espejo / del padre de la luz, del sol

vivífico; / blanco tu cuerpo al modo de la luna / que muerta

ronda en torno de su madre / nuestra cansada vagabunda

tierra; / blanco tu cuerpo está como la hostia / del cielo de la

noche soberana, / de ese cielo tan negro como el velo / de tu

abundosa cabellera negra / de nazareno [...] Abre tus brazos /

a la noche, que es negra y muy hermosa, / porque el sol de la

vida la ha mirado / con sus ojos de fuego: que a la noche /

morena la hizo el sol y tan hermosa. / Y es hermosa la luna

solitaria, / la blanca luna en la estrellada noche / negra cual

la abundosa cabellera / negra del nazareno. Blanca luna /

como el cuerpo del hombre en cruz, espejo / del sol de vida,

del que nunca muere. / Los rayos, Maestro, de tu suave

lumbre / nos guían en la noche de este mundo, /

ungiéndonos con la esperanza recia / de un día entero. Noche

cariñosa, / ¡oh noche, madre de los blandos sueños, / madre

de la esperanza, dulce Noche, / noche oscura del alma, eres

nodriza / de la esperanza en Cristo salvador!» (462-463).

albor
21
. Podríamos sintetizar diciendo que Cristo

se identifica con elementos pertenecientes a las

esferas celeste (sol, luna, cielo, nube) y terrestre.

Esta última, a su vez, se subdivide en tres

categorías: vegetal-natural (arroyo, leche, lirio,

árbol); animal (cordero, toro, águila, león,

paloma, serpiente, dragón); y material (hostia,

puerta, ánfora, espada).

Con respecto a la primera, hemos de volver al

antropomorfismo de Dios y al de la sed, que se

enlaza, a menudo, con el hambre. El Cristo de

Unamuno, de hecho, es agua (arroyo por

metonimia) y leche, pero también hostia y carne,

pan, alimento único que sacia al ser humano

(«Eucaristía»: 488-489):

Nuestro amor entrañado, amor hecho hambre,

¡oh, cordero de Dios!, manjar Te quiere;

quiere saber sabor de tus redaños,

comer tu corazón, y que su pulpa

como maná celeste se derrita

sobre el ardor de nuestra seca lengua.

En los fragmentos que acabamos de presentar, se

hace hincapié en la simbología bíblica y litúrgica

que tiene relación con el mundo animal. Aunque

los poetas de la posguerra no recurren a este

procedimiento, es cierto que en sus

composiciones se puede divisar una

caracterización de la divinidad con atributos muy

parecidos a los de las bestias; a veces esta

percepción no llega a esclarecer y solo se sugiere;

otras, se define por negación, como en Ángel

fieramente humano: «y detrás de la nuca me

21
«Como un arroyo al sol tu cuerpo brilla, / una plata viva en

la negrura» («Arroyo-fuente»: 474); «Nube eres de

blancura» («Nube-Música»: 474); «Cordero blanco del

Señor» («Cordero»: 476); «Hostia blanca del trigo de los

surcos» («Hostia»: 476); «Águila blanca» («Águila»: 479);

«Blanco león de los desiertos» («León»: 481); «Tú, blanco

toro de lunada frente» («Toro»: 482); «Eres la blanca puerta

del empíreo» («Puerta»: 483); «Blanco lirio entre cardos»

(«Lirio»: 484); «Tu cuerpo como espada al sol relumbra, /

como una espada al sol luce tu cuerpo» («Espada»: 485);

«Ánfora blanca del licor divino» («Ánfora»: 486); «¡Tú, así,

paloma blanca de los cielos!» («Paloma»: 486); «Como la

leche de María blanco, / nata de la Humanidad, puro

alimento» («Leche»: 487); «Y tú, blanco dragón de nuestra

cura, / del Árbol de la Muerte suspendido, / todo el veneno

del dolor recoges» («Serpiente»: 491); y más adelante: «pan

de inmortalidad, carne divina» («Eucaristía»: 488).

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

12 © 2023 Great ] Britain Journals Press                        |           15 | Volume 23 Issue Ӏ  Compilation 1.0 

Variations on Christian Mythemes and the Generalization of Free Verse in Postwar Existentialist Poetry: A Comparative Study



tocasen / pronto, unas manos no humanas»

(«Hombre en desgracia»: 53); otras cuantas, y es

el caso de Dámaso Alonso, se alude a ello

veladamente: «no me sirven mis pensamientos,

que coronan mundos a la caza de Dios («La

obsesión»: 314) o se prefiere la indefinición («En

la sombra»: 311):

Sí, tú me buscas.

A veces en la noche yo te siento a mi lado,

que me acechas,

[...]

Tú me oteas, escucho tu jadear caliente,

tu revolver de bestia que se hiere en los troncos,

siento en la sombra

tu inmensa mole blanca.

Bousoño precisa más: «todo tú ruges / arrojando

sombra» («El señor en la noche»: 30).

Finalmente, Vicente Gaos elige un animal

específico, un alcotán («Incesantemente»: 191):

[...] el último

ruiseñor [...]

que aún canta en mi corazón tristemente,

[...]

angustiado por el alcotán de tu mano,

táctil ave de presa cuya mirada, en lo oscuro

es implacable y redonda con la perfección de la

muerte.

Es interesante notar que Gaos, en este caso, opta

por una rapaz; en los libros sapienciales
22
, cuando

se hace referencia a Dios como a un ave, se le

connota como un águila, símbolo de piedad y

amparo. Gaos, si bien escoge un ave que pertenece

a la misma especie, la representa en el acto de

cazar y matar. Pero Dios vuelve a tener un matiz

protector en esos versos de Hijos de la ira, de

Dámaso Alonso («La isla»: 336):

Callado y en reposo junto a tu criatura más

desvalida,

lo mismo que el enorme mastín paterno vela,

sin nana, sin arrullo,

el sueño

del niño más pequeño de la casa.

22
Véanse Salmos 17: 8; 36: 7; 63: 7; 91: 4; Deuteronomio 32:

11.

Retomando el hilo de la simbología lumínica que

abre El Cristo de Velázquez, en la lírica

existencialista la luz representa la fe o la certeza

de un sentir reparador; la oscuridad, en cambio,

es el enraizamiento en la duda, en la angustia del

vivir. Las indagaciones personales del poeta, por

consiguiente, parecen desarrollarse siempre en la

sombra, durante una eterna noche del alma que,

connivente pero no identificable con la tradición

mística, reduce la visión y la esperanza.

Consideramos dos ejemplos; uno de Hijos de la

ira de Dámaso Alonso («Monstruos»: 299):

[...] en vano perturbo

el silencio de tu invariable noche

con mi desgarradora interrogación.

Bajo la penumbra de las estrellas

y bajo la terrible tiniebla de la luz solar.

El otro de Los muertos de José Luis Hidalgo

(«Verbos de Dios»: 78):

Señor, toda la vida es mi pregunta,

[...]

¿Ardes sin tregua tras el cielo negro

o habitas solamente en mi palabra?

Muy a menudo el motivo de la oscuridad aparece

junto al de la ceguera: hundido en la

tenebrosidad, el individuo lanza a tentones sus

interrogantes. La negrura es como un escudo que

se interpone entre la luz divina y la mirada

humana. Bousoño subraya la sensación de

abandono que impera en esa búsqueda («Ola

celeste»: 60): «No me escuchas […] / Sin

descanso te evades y me dejas / abandonado y

ciego entre la sombra». Mientras Gaos insiste en

la ciega obstinación del deseo de Dios («La vida

no es hermosa. No, la vida...»: 144; y «En el

mundo»: 195):

Doble noche del hombre a cielo raso

que vive erguido a ciegas en su anhelo.

*

Así, sobre la tierra, nosotros,

sin más luz que la del deseo,

fuerzas ciegas, sumisos

habitantes de la mortal oscuridad, queremos

vencer la noche de un cuerpo.

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

13© 2023 Great ] Britain Journals Press                         |           15 | Volume 23 Issue Ӏ  Compilation 1.0 

Variations on Christian Mythemes and the Generalization of Free Verse in Postwar Existentialist Poetry: A Comparative Study



Siguiendo esa estela, Hidalgo objetiva la sed

espiritual en el movimiento ascensional de sus

manos, comparándolas con dos pájaros ciegos

(«Manos que buscan»: 86):

Como dos ciegos pájaros

que no te conocieran,

mis manos se levantan

sobre toda la tierra

y en lo oscuro te buscan

creciendo a las estrellas.

El plan terrestre es horizontal y el plan celeste

vertical; su anhelo de comprensión lleva al poeta

a tenderse hacia arriba, a tensarse en un

movimiento ascensional, como un árbol.

En la composición «La serpiente», de El Cristo de

Velázquez, la cruz se define como un «Árbol de la

Muerte» en el que están prendidas las almas,

hostigadas por una tempestad. La cruz-árbol se

convierte, más adelante, en barco («Barco»: 489):

Solo la cruz respaldo, el tronco errante

donde sujeto vas, el árbol muerto,

sin raíces, sin hojas y sin fruto,

armadía al azar de los abismos

de la tierra y del cielo inacabables,

santo madero en que navega el alma

tendida entre las dos eternidades.

Y se hace, finalmente, escala («Escala»: 490):

La escala de Jacob, cuando dormido

en Harán —una piedra cabecera—soñó, donde

subían y bajaban

los ángeles, era tu cruz; sobre ella

voz de tu Dios nos dice: «¡Soy contigo!

¡Te guardaré y te llevaré a tu patria!».

Que es tu cruz gradería de la gloria.

Si en Unamuno el árbol se hace cruz y escala,

mástil en la borrasca y escalera para llegar al

cielo, en la lírica de la posguerra adquiere una

significación totalmente distinta. De hecho, «la

adjudicación de la etiqueta de desarraigo induce

una metáfora que asocia la promoción existencial

a la imagen de un árbol que, violentamente

arrancado de su medio vital e histórico, lucha con

desesperación por hincar sus raíces y recobrar su

vertebración circunstancial» (Martínez Perera,

2008: 366). Ese árbol que se extiende hacia lo

alto puede, según Bousoño, resplandecer en

medio de la oscuridad gracias a la presencia

divina («Buscando luz»: 47):

Sopla y enciéndeme, Señor, cual árbol

resplandeciente entre la noche oscura.

Mira mis verdes que se extienden largos,

mira mis ramas de quejidos: crecen

en la noche, tu fresca luz buscando.

En Arcángel de mi noche, de Gaos, sufre una

ulterior transformación, ya que el árbol es el

mismo corazón del poeta, arañado por la soledad

y el dolor, que encierra en su entraña solo

centelleos de luz («El corazón»: 138):

Mi corazón, un árbol de ternura,

una tristeza honda, solamente

un árbol ciego que la luz presiente,

raíz de amor, dolor solo en su hondura.

[...]

Mi corazón, un árbol triste, triste,

una infinita soledad, un daño

que de mi entrada toma sueño y vida.

Más esperanzada es la actitud de Hidalgo, quien

conecta este tema con otro: el árbol ya muerto

seguirá recibiendo luz gracias a sus hijos, ramas

verdes y altas de su tronco marchito («Los hijos»:

80):

Porque entonces, Señor, mi tronco seco

sin la savia de ti, se irá a la nada,

pero las ramas altas de mi vida

seguirán por tu luz alimentadas.

Pese a permanecer asentado en la tierra, como

hemos averiguado en esos fragmentos, el

ser-árbol crece hacia el empíreo; y aunque el

crecimiento no llegue a realizarse, el sueño de la

elevación, como sugiere Blas de Otero, no termina

nunca, ya que parece propiedad distintiva del ser

humano («Mortales»: 79):

Árbol de Dios, oh, sí arboladura

hundida al fondo donde el hombre ama;

y desde allí, mortal, eterna, clama,

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

14 © 2023 Great ] Britain Journals Press                        |           15 | Volume 23 Issue Ӏ  Compilation 1.0 

Variations on Christian Mythemes and the Generalization of Free Verse in Postwar Existentialist Poetry: A Comparative Study

reclama, sueña, eternidad y altura.



Se añade, finalmente, a la metamorfosis

cruz-árbol el símbolo de la espada. La conjunción

de la cruz y de la espada, muy frecuente en la

retórica del nacionalcatolicismo, fue rechazada

por los poetas de los cuarenta, quienes prefirieron

conectar el símbolo con el relato genesíaco
23
. Así

que injertan en el motivo de la espada otro muy

recurrente en la lírica existencial: el del ángel.

Debido a su derivación antiguo testamentaria, esa

figura enlaza con el tópico de la expulsión del

Paraíso antes aludida. Además, si se examinan

rápidamente algunos títulos del periodo,

descubrimos que la referencia a los ángeles y al

jardín edénico es directa o indirectamente

patente. Ya en la preguerra, Sobre los ángeles

(1929) de Rafael Alberti había contribuido a la

difusión del tema. Pero en Sombra del paraíso

(1944), de Aleixandre, el «angelismo» se funde

con el motivo de la pérdida y la nostalgia de un

mundo del que el ser humano ha quedado

excluido. Le siguen Gaos con Arcángel de mi

noche (1944), Blas de Otero con Ángel fieramente

humano (1950), Carmen Conde con El arcángel

(redactado en 1939, pero publicado en 1967) y

Derribado arcángel (1960).

Cabe subrayar que si, en el Génesis, la caída y la

expulsión del Edén es castigo reservado a Adán y

Eva, tanto en los libros proféticos del Antiguo

Testamento
24

como en el Nuevo
25

se alude a la

caída de Lucifer, ángel sabio y hermoso que

suscitó la ira de Dios por su soberbia. Podríamos

colegir que, siendo representados los ángeles en la

iconografía clásica como seres antropomorfos

dotados de alas, y siendo idéntico en ambos

relatos bíblicos el móvil de la indignación divina,

Lucifer aparece como trasunto literario del mismo

hombre. En efecto, en muchas composiciones de

Arcángel de mi noche la identificación es total;

Gaos llega a usar la misma onomástica («Sima y

cima»: 101; y «Luzbel»: 149):

En tu sima he caído de impureza.

25
Véanse: Mt 4: 8-10: Jn 8: 44; Ap 12: 9.

24
Véanse: Job 1: 7; Isaías 14: 12-15; Ezequiel 28: 12-19.

23
«Echó al hombre, y a oriente del Edén colocó a los

querubines y la espada llameante que oscilaba, para cerrar el

camino al árbol de la vida» (Gén 3: 24).

[...]

Si abatido Luzbel por mi torpeza

en tu abismo, en tu noche irrespirable.

*

Arcángel derribado [...]

[...] el que quisiste

ser como Dios, ser Dios, mi arcángel triste,

sueño mío rebelde y ambicioso.

La identificación con el ángel se hace más

evidente y más aciaga en Blas de Otero: el mismo

título de su libro, Ángel fieramente humano, lo

declara abiertamente en su oxímoron. Solo que,

en sus versos, el tormento de la imposibilidad de

elevación hacia la divinidad se recrudece a causa

del silencio de Dios («Hombre»: 42):

Luchando, cuerpo a cuerpo, con la muerte,

al borde del abismo, estoy clamando

a Dios. Y su silencio, retumbando,

ahoga mi voz en el vacío inerte.

Oh Dios. Si he de morir, quiero tenerte

despierto. Y, noche a noche, no sé cuándo

oirás mi voz. Oh Dios. Estoy hablando

solo. Arañando sombras para verte.

Alzo la mano, y tú me la cercenas.

Abro los ojos: me los sacas vivos.

Sed tengo, y sal se vuelven tus arenas.

Esto es ser hombre: horror a manos llenas.

Ser —y no ser— eternos, fugitivos.

¡Ángel con grandes alas de cadenas!

Por lo demás, el símbolo de la espada acarrea

consigo la idea de escisión. El ángel que veda el

paso al jardín es, al fin y al cabo, el recuerdo

constante de la culpa, la hoja que cercena el

anhelo de reunificación y que perpetúa la

separación entre los ámbitos celeste y terrestre de

las criaturas. Así, junto a la conciencia de la falta,

se matiza también la del hibridismo de la esencia

humana, como insinúa Hidalgo: «Siniestra es la

raíz de Luzbel de mi carne / y sombría la estrella

de tu sabiduría» («Yo quiero ser el árbol»: 78).

Aplicada a una antropología existencial, la

presencia del ángel sitúa al hombre a horcajadas

de dos esferas, telúrica y uránica, o —en

terminología platónica— pandémica y celeste. En

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

15© 2023 Great ] Britain Journals Press                         |           15 | Volume 23 Issue Ӏ  Compilation 1.0 

Variations on Christian Mythemes and the Generalization of Free Verse in Postwar Existentialist Poetry: A Comparative Study



palabras de Martínez Perera, ello expresa «la

naturaleza dual del ser humano, que en el

contexto histórico que nos ocupa se enriquece con

la adición del estigma del destierro interior y del

deseo de reintegración en una existencia

auténtica» (2008: 340-341). En este sentido, el

ángel expulso concreta el angor de quien «se

siente condenado a sobrevivir arrojado en un

medio hostil que domina el tiempo y la muerte, y

que, asimismo, en su ansia de Dios, testimonia la

esencia divina de la que proviene» (2008: 341).

En resumen, podríamos decir que la índole de los

motivos religiosos de los poetas de posguerra

viene marcada por la tensión agónica del lenguaje

unamuniano y por el conjunto simbólico que

plasma en Rosario de sonetos líricos (1911) y El

Cristo de Velázquez (1920), para significar la

somatización de la búsqueda de Dios. En ese

proceso, la divinidad se connota con rasgos

específicos del ser humano (el beso, la mano, el

hambre y la sed) que, sin embargo, pierden

carácter positivo para expresar una sensación de

arrebato que acarrea la ausencia de Dios o su

anhelo insatisfecho. En los casos de zoomorfismo,

el Creador no es un animal que ofrece tutela como

en las Escrituras, sino presencia aterradora. La

herencia unamuniana de mayor envergadura

parece ser la pareja antonímica luz-oscuridad, por

la profunda reelaboración simbólica que sufre. En

El Cristo de Velázquez, la luz representa a un

Cristo que es certeza de fe y salvación, y que

resplandece en la oscuridad. Su atributo principal

es el albor; de hecho, se objetiva en una serie de

elementos caracterizado por la blancura. En los

poetas de los cuarenta, la luz es un objetivo casi

inalcanzable, como la fe o la misma divinidad, que

está más allá del mundo terrenal. En cambio, la

oscuridad es símbolo de una humanidad que vive

anclada en la incertidumbre y en el desconsuelo,

dejada de la mano de Dios, sola y ciega. El deseo

de unión con el Altísimo se concreta en el símbolo

del árbol. Este, en Unamuno, es escalera que

conduce a la gloria, sinécdoque de la cruz y

también de la espada. En la reelaboración de esta

última imagen, los existencialistas hacen

referencia directa a la Biblia y conectan el tema de

la espada con los motivos de la expulsión del Edén

y del ángel.

V. CONCLUSIONES

A lo largo del siguiente estudio se ha podido

comprobar que lo que vertebra esa vertiente de

poesía, inaugurada por Hijos de la ira (1944) de

Dámaso Alonso, es una honda preocupación

religiosa que, además de expresar la religación del

ser humano con la divinidad, revela el desasosiego

–ontológico primero y político después–

originado por una coyuntura histórica de aprieto.

En pleno auge de la poesía existencial, Dios se

convierte en el destinatario mudo de la mayoría

de poemarios del período. Más allá del agonismo

trágico que alienta el ritmo y la retórica

neoexpresionista, es rasgo característico de esa

vertiente el recurso a un código lingüístico cuyo

aparato simbólico arraiga en las Escrituras y que,

en nuestro excurso, hemos definido como

«lenguaje bíblico», adoptando el marchado

forjado por Jato (2004).

Esta estrategia de ascendencia escritural

entronca, desde el punto de vista métrico y

retórico, con el versículo de tipo salmódico y,

desde el punto de vista simbólico, con mitemas y

mitologemas veterotestamentarios. No por

casualidad, el proceso de desacralización que vive

Europa desde finales del siglo XIX, el derrumbe

del racionalismo filosófico, las consecuencias de la

segunda industrialización y las tragedias bélicas

de la primera mitad de la pasada centuria son,

todos ellos, factores que obligaron a los poetas a

aferrarse a los maltrechos mitos fundacionales de

la tradición judeo-cristiana, cuya función fue la de

asidero.

Destaca y asombra, en ese proceso, la

recuperación del caudal lírico unamuniano y las

referencias a su herencia simbólica. Las

numerosas reelaboraciones del mito del jardín

primero vienen filtradas por la luz –y la

sombra–de Rosario de sonetos líricos (1912) y El

Cristo de Velázquez (1920), como se desprende

por el análisis realizado. Marcado negativamente

por un sentimiento de nostalgia y de pérdida, el

del destierro del Edén –tanto como el de la

construcción de un Edén al amparo de la nostalgia

«pasatista» identificada con la infancia personal o

de las colectividades, al modo aleixandrino– se

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

16 © 2023 Great ] Britain Journals Press                        |           15 | Volume 23 Issue Ӏ  Compilation 1.0 

Variations on Christian Mythemes and the Generalization of Free Verse in Postwar Existentialist Poetry: A Comparative Study



convierte en paradigma del desamparo de vivir en

una coyuntura desapacible.

BIBLIOGRAFÍA

1. ABRAMS, M. H. (1971): The Mirror and the

Lamp. Romantic Theory and the Critical

Tradition. New York: Oxford University Press.

2. ALARCÓN SIERRA, R. (2002): «Valores

simbolistas en la literatura española del

primer tercio del siglo XX», Anales de

Literatura Española, 15, pp. 71-92.

3. ALBERTI, R. (1929): Cal y canto. Madrid:

Revista de Occidente.

4. ALBERTI, R. (1929): Sobre los ángeles. Madrid:

Compañía Iberoamericana de Publicaciones.

5. ALEIXANDRE, V. (1932): Espadas como labios.

Madrid: Espasa Calpe.

6. ALEIXANDRE, V. (1944): Sombra del paraíso.

Madrid: Adán.

7. ALEIXANDRE, V. (1978): Obras completas.

Madrid: Aguilar.

8. ALONSO, D. (1944): Hijos de la ira. Madrid:

Revista de Occidente.

9. ALONSO, D. (1998): Poesía y otros textos

literarios. Madrid: Gredos.

10. ALTER, P. (2003): El arte de la narrativa en la

Biblia. Madrid: Ediciones Cristiandad.

11. ALVAR, M. (1986): Juan Ramón Jiménez y la

palabra poética, Puerto Rico: Universidad de

Puerto Rico.

12. BOUSOÑO, C. (1945): Subida al amor. Madrid:

Editorial Hispánica.

13. CARNERO, G. (2002): «La ruptura modernista»,

Anales de Literatura Española, 15, pp. 13-25.

14. CERNUDA, L. (1942): Ocnos. London: The

Dolphin.

15. CONDE, C. (1947): Mujer sin Edén. Madrid:

Jura.

16. CONDE, C. (1960): Derribado arcángel:

poemas. Madrid: Revista de Occidente.

17. CONDE, C. (1967): El arcángel. En Obra

poética de Carmen Conde: (1929-1966), pról.

de Emilio Miró. Madrid: Biblioteca Nueva.

18. DÍEZ-CANEDO, E. (1944): «Lugones y la libertad

del verso», en Letras de América. México: El

Colegio de México, pp. 323-368.

19. GAOS, V. (1944): Arcángel de mi noche.

Madrid: Editorial Hispánica.

20. GAOS, V. (1945): Sobre la tierra. Madrid:

Revista de Occidente

21. GAOS, V. (1959): Poesías completas

(1937-1957). Madrid: Giner.

22. GARCÍA DE LA CONCHA, V. (1983): La poesía

española de posguerra: teoría e historia de

sus movimientos. Madrid: Editorial Prensa

Española.

23. GARCÍA DE LA CONCHA, V. (1987): La poesía

española de 1935 a 1975, 2 vols. (I, De la

preguerra a los años oscuros [1935-1944]; II,

De la poesía existencial a la poesía social

[1944-1950]). Madrid: Cátedra.

24. GILLESPIE, M. A. (1995): Nihilism Before

Nietzsche, Chicago: Chicago University Press.

25. HIDALGO, J. L. (1947): Los muertos. Madrid:

Rialp.

26. HIDALGO, J. L. (1976): Obra poética completa.

Santander: Institución Cultural de Cantabria,

1976.

27. HIERRO, J. (1946): Tierra sin nosotros.

Santander: Proel.

28. HIERRO, J. (2017): Poesía completa

(1947-2002). Madrid: Visor.

29. ILIE, P. (1980): Literature and Inner Exile.

Authoritarian Spain, 1939-1975. Baltimore:

The Johns Hopkins UP.

30. JATO, M. (2004): El lenguaje bíblico en la

poesía de los exilios españoles de 1939.

Kassel: Edition Reichenberger.

31. JIMÉNEZ, J. R. (1917): Diario de un poeta

recién casado. Madrid: Casa Editorial Calleja.

32. LABANYI, J. (2002): Myth and History in the

Contemporary Spanish Novel. Cambridge:

Cambdrige University Press.

33. MARGUERAT, D. e Ivan BOURQUIN (2000): Cómo

leer los relatos bíblicos. Bilbao: Editorial Sal

Terrae.

34. MARTÍNEZ PEREA, M. Á. (2008): Motivos

religiosos en la poesía existencial española de

posguerra (1939-1952) [tesis doctoral].

Universidad de Las Palmas de Gran Canaria.

35. MYNET, R. (2003): Leer la Biblia. México:

Siglo XXI.

36. MYNET, R. (2006): «La binarité,

caractéristique essentielle del langage

bíblique», Studia Rhetorica, pp. 1-8.

37. MEYNET, R. (2008): Trattato di retorica

biblica. Bologna: EDB.

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

17© 2023 Great ] Britain Journals Press                         |           15 | Volume 23 Issue Ӏ  Compilation 1.0 

Variations on Christian Mythemes and the Generalization of Free Verse in Postwar Existentialist Poetry: A Comparative Study



38. NAVARRO, E. (1997): «Las traducciones de

poesía y la introducción del verso libre en

España», en Rafael Aín Gaitero y Miguel

Ángel Vega Cernuda (coords.), La palabra

vertida: investigaciones en torno a la

traducción. Madrid: Universidad

Complutense, pp. 291-297.

39. NORA, E. DE (1947): Cantos al destino. Madrid:

Editorial Hispánica.

40. NORA, E. DE (1999): Días y sueños. Obra

poética reunida (1939-1992). Madrid:

Cátedra.

41. ONISZCZUK, J. (2013): «L’analisi retorica biblica

e semitica», Gregorianum, 94, 3, pp. 479-501.

42. ORTUÑO CASANOVA, R. (2014): Mitos cristianos

en la poesía del 27. London: MHRA Texts &

Dissertations 96.

43. OTERO, B. DE (1951): Redoble de conciencia.

Barcelona: Instituto de Estudios Hispánicos.

44. OTERO, B. DE (1955): Pido la paz y la palabra.

Torrelavega: Cantalapiedra.

45. OTERO, B. DE (1960): Ángel fieramente

humano / Redoble de conciencia. Buenos

Aires: Losada.

46. PARAÍSO, I. (1985): El verso libre hispánico.

Orígenes y corrientes. Madrid: Gredos.

47. PRIETO DE PAULA, Á. L. (1991): La lira de Arión.

De poesía y poetas españoles del siglo XX.

Alicante: Universidad de Alicante / CAPA.

48. PRIETO DE PAULA, A. L. (2002): «Subjetivación,

irracionalismo, música: rasgos del simbolismo

en la poesía española hacia 1900», Anales de

Literatura Española, 15, pp. 55-70.

49. PRIETO DE PAULA, Á. L. (2019): Las esquinas del

yo: estudios de literatura española

contemporánea.Madrid: Visor.

50. RICOEUR, P. (1979): The Conflict of

Interpretations: Essays in Hermeneutics,

Evanston: Northwestern University Press.

51. SILVER, P. (1996): Ruina y restitución:

reinterpretación del romanticismo en

España. Madrid: Cátedra.

52. RYKEN, L., James C. WILHOIT y Tremper

LONGMAN III, eds. (2016): Gran diccionario

enciclopédico de imágenes y símbolos de la

Biblia. Barcelona: Editorial CLIE.

53. SIMIAN-YOFRE, H. (2001): Metodología del

Antiguo Testamento. Salamanca: Ediciones

Sígueme.

54. UNAMUNO, M. de (1911): Rosario de sonetos

líricos. Madrid: Imprenta española.

55. UNAMUNO, M. de (1920): El Cristo de

Velázquez. Madrid: Calpe.

56. UNAMUNO, M. de (1999): Obras Completas, IV.

Madrid: Fundación José Antonio de Castro.

57. URRUTIA GÓMEZ, J. (2002): «El retorno de

Cristo, tipo y mito». Anales de Literatura

Española, 15, pp. 237-257.

58. UTRERA, M.V. (2010): Estructura y teoría del

verso libre. Madrid: Consejo Superior de

Investigaciones Científicas.

59. VALVERDE, J. M. (1945): Hombre de Dios.

Madrid: Instituto Ramiro de Maeztu.

60. VALVERDE, J. M. (1998): Obras completas I.

Poesía. Madrid: Trotta.

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

18 © 2023 Great ] Britain Journals Press                        |           15 | Volume 23 Issue Ӏ  Compilation 1.0 

Variations on Christian Mythemes and the Generalization of Free Verse in Postwar Existentialist Poetry: A Comparative Study


