
Scan to know paper details and author’s profile1

2

Received: 1 January 1970 Accepted: 1 January 1970 Published: 1 January 19703

4

Abstract5

6

Index terms—7

1 RESUMEN8

A partir del orden cosmológico pagano, en el que el tiempo cíclico y la fortuna determinan las variaciones de9
las cosas, Maquiavelo, aprovecha la narración histórica de Tito Livio, elevando a la condición de mitos cuatro10
acontecimientos específicos de la tradición política romana: la fundación, la caída de la monarquía, el ascenso de11
la aristocracia y la rebelión popular. Constituidos como acontecimientos sagrados, por encima de la objetividad12
histórica, los apuntala como la base de creencias sobre la cual una comunidad sostiene la legitimidad de la13
institucionalidad de lo que él concibe como la ”república mixta”. Consecuentemente, el orden político más14
adecuado para conseguir la coexistencia entre rivales, la conservación de la libertad ciudadana junto con la15
capacidad de soportar las vicisitudes, es el producto de la virtud humana sacralizada en su lucha por dominar a16
la diosa Fortuna.17

Palabras clave: maquiavelo, mito, paganismo, fortuna y virtud, republicanismo.18

2 I. INTRODUCCIÃ?”N19

Maquiavelo (1469-1527), es el escritor del orden por excelencia, es un perfecto geómetra, un representante de la20
ratio típica del Renacimiento. Su obra está organizada a la manera de un proyecto arquitectónico, ordenando21
en una totalidad la compleja trama del pensamiento y del lenguaje mismo; en una palabra, en el logos. El22
pensamiento político de Maquiavelo y el proceso mismo de su argumentación, sigue una lógica fundada ante todo23
en indicaciones causales. Esta lógica no sólo comprende la persuasión, sino que expresa un deseo de ordenar los24
acontecimientos, hechos, acciones y decisiones al interior de un diseño muy preciso. Sin embargo, el tema del25
orden político en su obra está estrechamente conectado a una raíz más vasta, la cual debe buscarse en el ámbito26
cosmológico y antropológico; es el orden de la naturaleza, el kosmos, aquello que no parece dejar nada al arbitrio27
o a la libertad, aquello que señala el camino de la humanidad mediante el ritmo cíclico de la eterna repetición de28
la historia.29

Por ello, ¿habrá que decir que las cosas, en el plano político, son incalculables, a diferencia de London Journal30
of Research in Humanities and Social Sciences las del mundo físico, y que el mundo humano y social está31
gobernado por el azar? La experiencia le había enseñado al florentino que hasta el mejor consejo político resulta32
a veces ineficaz. Las cosas siguen su propio curso y desbaratan todos nuestros deseos y propósitos. Vivimos en33
un mundo inconstante, irregular y caprichoso, desafiante de todo esfuerzo por calcular y predecir. Por mucho34
que la tradición moderna haya querido darle cierta intención científica al pensamiento de Maquiavelo, la forma35
como organiza sus ideas está aún en medio de la transición entre la mentalidad medieval y la moderna, pero al36
encontrarse con la inestabilidad del accionar político, su explicación sobre el origen del Estado y, en especial, de37
la autoridad poco o nada podía hallar en las fuentes tradicionales, ni siquiera en las tesis más arriesgadas, como38
la de los antipapistas Marsilio de Padua (1275/80-1342/43 aprox.) o el divino Dante (1265-1321). En realidad,39
estas posturas no pasaban de renovar las tesis aristotélicas dirigidas a promover la prioridad del poder temporal40
y a limitar los alcances de la autoridad pontificia en los asuntos humanos.41

Maquiavelo no pretendía confrontarse ni con la tradición imperial, ni con la eclesiástica, ni estar en pugna con42
los poderes fácticos de su tiempo; su interés se dirigía a justificar el acceso al poder de un usurpador, como se43
deduce en su Príncipe (1513). Justificación que muestra la necesidad de la violencia sin ningún reparo moral,44
valorando los crímenes cometidos por Agátocles o por César Borgia, como acciones eficaces cuyo resultado debe45
medirse porque ha dado acceso o le ha permitido conservar el poder al tirano. 1 Si bien, en su obra más compleja,46

1

Global Journals LATEX JournalKaleidoscope™
Artificial Intelligence formulated this projection for compatibility purposes from the original article published at Global Journals.
However, this technology is currently in beta. Therefore, kindly ignore odd layouts, missed formulae, text, tables, or figures.

CrossRef DOI of original article:



3 II. LA BASE COSMOLÃ?”GICA DEL ORDEN POLÍTICO

los Discursos sobre la Primera Década de Tito Livio (1519), 2 no abandona esta visión del todo, avanza un paso en47
la tarea de estructurar las instituciones más allá de la personalidad del príncipe, buscando la 2 Véase, Maquiavelo,48
Nicolás. Discursos sobre la Primera Década de Tito Livio, trad. Ana Martínez Arancón (Madrid, Alianza, 1987).49
Se ha cotejado esta edición con Machiavelli, Niccolò, Discorsi sopra la Prima Deca di Tito Livio, en Tutte le50
Opere (Firenze, Bompiani, 2018). articulación maquinal y eficiente de una organización política, la cual no sea51
exclusivamente el resultado del capricho o la volubilidad del gobernante. Es decir, la mayor preocupación de52
Maquiavelo en los Discursos se centra en el paso de la situación inestable de una tiranía a un orden institucional53
y duradero. Por consiguiente, en esta obra el florentino trata de establecer los factores que transforman la fuerza54
tiránica, impositiva y personal en una fuerza institucional, persuasiva y participativa.55

De ahí que el florentino necesite acudir al mito o a la tradición pagana como base de un relato, donde las56
antiguas creencias paganas sirvan para sacralizar ciertos acontecimientos sobre los que se funda y se hace posible57
la vida política. Eleva así hechos especiales de la historia política de Roma contada por Tito Livio al carácter58
de sagrados, conduciendo al gobernado a aceptar la autoridad del gobernante, en tanto persuaden al gobernante59
a reconocer los deseos de los gobernados; convirtiéndose ese orden de creencias en el trasfondo que acompaña60
al funcionamiento dinámico de las leyes, a su obediencia sin coacción, a la realización de ciertas prácticas, a la61
celebración armónica de rituales que se escenifican entre los dominadores y los dominados, conformando un orden62
común, un cosmos, sobre el que se cimenta la cotidianidad de la vida civil.63

3 II. LA BASE COSMOLÃ?”GICA DEL ORDEN POLÍTICO64

Un momento inicial, una mutación o un cambio que se remonta en el tiempo a los orígenes, no es un tiempo físico,65
sino un tiempo donde se produce la ”transformación” y la ”acumulación”, es la anakyklosis, el ciclo dentro del66
cual todos los regímenes políticos están obligados a vivir. Tal como lo expusiera Polibio y lo repitiera Cicerón: las67
formas puras siempre se corrompen, la monarquía degenera en tiranía, la aristocracia en oligarquía, la república68
en democracia. 3 El deterioro o la corrupción es cuestión de tiempo.69

Lo puro se hace impuro y viceversa. El tiempo cíclico era parte de la racionalidad griega y romana, sin70
embargo, su origen se radicaba en las más arraigadas creencias de la antigüedad religiosa; en él se verificaba la71
perduración de los valores humanos, así como también su desaparición y su decadencia. Maquiavelo encuentra72
en esta concepción cosmológica del tiempo, la clave del ascenso y degeneración de los regímenes políticos, un73
sistema de determinación de las etapas de crecimiento, decadencia y renovación de la comunidad humana. 4 Al74
interior de esa temporalidad se construye el accionar político, pero éste estaría determinado por dos factores,75
uno eminentemente mitológico, la diosa Fortuna; y el otro, la Virtud, una realidad moral a la que Maquiavelo le76
da un significado completamente novedoso: el de la habilidad, la prudencia o el cálculo poseído por un sujeto.77
5 Digamos que fortuna y virtud son desde la perspectiva del discurso maquiaveliano, dos principios de realidad78
determinantes de todas las actividades humanas, en especial, las del gobernante y, sin duda, las del pueblo.79
Ambas son dos condiciones con las cuales todo hombre debe contar siempre.80

Desde El Príncipe, Maquiavelo ha hecho de la virtud una cualidad puramente humana, consistente en la81
capacidad o la habilidad que desarrolla un determinado ser humano o un pueblo para hacer, mejorar o conservar82
una situación que le favorece; mientras que la fortuna hace parte del capricho, lo impensado, el error que escapa al83
plan perfecto concebido por virtuosas mentes y manos humanas. De esa manera, la relación virtud-fortuna, puede84
traducirse como el conflicto contenido en todo plan racional, incapaz de desprenderse nunca de lo irracional. Allí85
radica la astucia del hombre político: contar siempre con la fortuna y anticiparse a ella en tanto sea posible. En86
El Príncipe, Maquiavelo comparaba a la fortuna con 5 Véase, José María González García, Someter la ocasión,87
domar la fortuna, en Roberto R. Aramayo, José Luis Villacañas (comp.), La Herencia de Maquiavelo, (México,88
Fondo de Cultura Económica, 1999), p.318 y ss. una imagen prejuiciosa y común de la época sobre la mujer,89
considerándola indomable y caprichosa, por lo que la acción de la virtud consistiría en aprender a dominarla,90
castigarla si es preciso y someterla. 6 Pero ningún hombre, ni el más virtuoso, está en condiciones de evitar91
lo inevitable. La fortuna se encuentra en el tiempo, se presenta en un momento determinado, en una ocasión92
propicia. 7 Nadie podrá tener la capacidad de predecirla en forma absoluta; saber aprovechar el instante favorable,93
no es simplemente una cuestión de habilidad y atención. Escapada la ocasión, se pierde el favor de la fortuna.94
Visto así, la divina Fortuna constituye el límite de lo humano, permite o impide el desarrollo del acontecer, pero95
corresponde a la capacidad humana saber reconocerla y aprender a adaptarse a sus variaciones, impidiendo al96
accionar político quedar a merced de la incertidumbre y, a su vez, le permite estar en condiciones de calcular97
el menor perjuicio ante el mayor riesgo a enfrentar. Dentro de esta estructura cosmológica (anakyklosis-virtud-98
fortuna) Maquiavelo sitúa el acontecer mítico que brinda a la república su origen sagrado y el espíritu de su99
sentido. Aprovechando la narración de Tito Livio, el florentino toma cuatro momentos de la historia romana, en100
los cuales irrumpe como un valor necesario el régimen republicano amparado por la Fortuna. Estos momentos101
heroicos están precedidos, obviamente, por el mito de la fundación de la gran urbe; seguido por el mito de la crisis102
y decadencia del régimen monárquico, en el cual a su vez se gesta el mito de la reforma del Estado y, finalmente,103
culmina con el mito de la rebelión popular. Acontecimientos sacralizados, estos marcan los hitos del cambio de104
la fortuna en cada régimen, empero, siempre precedidos por un signo distintivo fundamental: el crimen impune105
elevado a sacrificio de una víctima, símbolo del surgimiento de un nuevo orden.106

Ahora bien, debemos destacarlo desde el principio: Maquiavelo se propone romper con el fatalismo de la107
tradición latina. Su intención consiste en hacer de tales mitos medios creadores London Journal of Research in108

2



Humanities and Social Sciences de un nuevo modelo de república mixta, es decir, un artificio humano con el109
cual el hombre somete los caprichos de la Fortuna y evita con ello el cumplimiento inevitable del fatum que le110
corresponde a todo organismo vivo, incluyendo el organismo político. Así, el florentino considera a la voluntad111
humana suficientemente capaz de crear los mecanismos necesarios para prolongar o renovar la vida civil, siendo así112
la cosmología y la mitología pagana sólo partes de ese artificio político y su pretensión es adaptarlas a semejante113
modelo ideal y con ello a las exigencias de la política florentina contemporánea.114

4 El Mito Fundador115

Sin plantearse la posibilidad del origen divino o natural de la autoridad, Maquiavelo se lanza en busca de un116
argumento legitimador del momento inicial del artificio político, pero, contrario a lo que se podría pensar, no117
encuentra la solución en un hecho histórico primigenio por sí solo. Si bien la violencia mediante la cual un hombre118
o un grupo de hombres se impone a otros, por sí misma puede explicar la fundación del Estado, incluso puede ser119
asumida desde la teoría como una razón suficiente, no obstante ese crimen como hecho simple y puro difícilmente120
puede ser aceptado por la mayoría si no se le da el revestimiento apropiado, una forma de legitimidad, o sea,121
un cierto carácter sagrado que haga de ese preciso acto de violencia un hecho excepcional. 8 De esta forma,122
el acto violento protagonizado por Rómulo, el asesinato de su hermano Remo, podía pasar por ser el sacrificio123
necesario para dar comienzo a la ”vida civil” romana. Era el crimen irreprochable en tanto fuera, como lo124
llama con precisión Harvey C. Mansfield, una ”acción extraordinaria”, un acontecimiento cuya ausencia haría125
imposible cimentar el orden en un reino o constituir una república. 9 Pero, ¿quién o qué determina que ese hecho126
extraordinario devenga en un acontecimiento necesario? Al mismo tiempo, ¿cómo consigue ese hecho convertirse127
en extraordinario o ser diferente a cualquier otro crimen de los cometidos por un hombre ambicioso en su camino128
al poder? ¿En qué momento tal crimen deja de ser percibido como un acto que atenta contra un individuo en129
concreto o un grupo social, para pasar a convertirse en un mito o en el principio de una historia sagrada del130
origen o identidad de la vida política?131

En ese orden de ideas, es posible observar cómo el florentino encuentra coincidencia entre la situación de la132
fundación de una república con las necesidades que enfrenta un príncipe nuevo: la obligación de exterminar a133
los enemigos del orden nuevo y por lo cual en el momento de la fundación requiere más que nunca del uso de134
la violencia. 10 Pero, como hemos dicho antes, tal violencia en sí misma no es más que un crimen común. Si135
seguimos a W. Benjamin en su teoría sobre la violencia, el origen del Estado exige un acto violento, sin duda,136
pero éste debe estar revestido de unas condiciones, generalmente, ausentes en el acto mismo, sólo recibiendo sus137
atributos como resultado de los efectos producidos por dicho acto. 11 El crimen fundador debe corresponder al138
acto de un ser sobrenatural o un privilegiado de los dioses, por ejemplo Rómulo, un hombre divinizado o un héroe139
cuyos atributos lo determinan para ser el fundador de Roma. Causa externa desde la cual se hace posible que la140
acción primigenia de la vida política sea al mismo tiempo, única, excepcional, ejemplar y legítima.141

Si examinamos la versión en la que se apoya Maquiavelo, es decir, la obra histórica de Tito Livio, encontraremos142
allí el relato de Rómulo y Remo, caracterizados por ser ambos iniciados en la ciencia augural; por lo tanto, ambos143
están en capacidad de pedir a los dioses la revelación de 11 Walter Benjamin, Para una crítica de la violencia,144
trad. Marco Aurelio Sandoval, (México, Premia editora, 1978), p. 43 y ss. Daniel Arenas Vives, El crimen en el145
pensamiento político de Maquiavelo y de Tucídides, en Roberto R. Aramayo, José Luis Villacañas (Comp.), La146
herencia de Maquiavelo, (México, Fondo de Cultura Económica, 1998), pp. 105-132. quién tendría el privilegio de147
dar nombre y regir la nueva ciudad mediante la interpretación del vuelo de las aves. ”Dícese que Remo -ubicado148
en el monte Aventino -recibió primero los augurios: constituíanlos seis buitres”. 12 Pero en el monte Palatino,149
Rómulo vio doce y así lo anunció de inmediato. La rivalidad llevó al combate entre los seguidores de uno y otro150
caudillo hasta que ”en la acometida cayó muerto Remo”. Sin embargo, Tito Livio no contento con esta suerte151
de versión histórica, acude de inmediato a la tradición, donde se describe de manera más dramática el suceso:152
”Remo saltó por juego las nuevas murallas que Rómulo había construido, y enfurecido éste, le mató, exclamando:153
«así perezca todo aquel que se atreva a saltar mis murallas»”. 13 Un elemento significativo cambia entre el154
primer relato el cual se antoja histórico, frente al tradicional que se sustenta en la leyenda. El primero constata155
el hecho de la muerte de Remo como producto de la casi obvia disputa sostenida por los seguidores de la víctima156
contra la voluntad de Rómulo; la segunda, eminentemente mítica, exhibe ante todo un cambio, a saber: el fin del157
certamen, los gemelos no pueden decidir la primogenitura, compiten en todo hasta decidirse la fundación mediante158
los augurios. Como no es claro quién es el ganador, Rómulo se adelanta a construir la ciudad y a imponer el159
orden simbolizado con el surco sagrado. Ya no compiten, sin embargo, Remo no parece darse por enterado, no160
asume las nuevas reglas con seriedad, por eso transgrede el surco: ”saltó por juego las nuevas murallas”. Mas,161
por el contrario, Rómulo asume la transgresión de su hermano como un desafío y lo mata, pero lo hace más que162
para finalizar el juego y afirmar la derrota definitiva de Remo, para poner en acción las nuevas reglas y mostrar163
su poder a los súbditos a través de los principios constitutivos, cuyo 13 Tito Livio, Historia Romana. Primera164
Década, L I 7. (La cursiva es mía). 12 Véase, Tito Livio, Historia Romana. Primera Década, est. Francisco165
Montes de Oca, (México, Porrúa, 2013), Lib. I 7. Cotejada con Tito Livio, Ab Urbe Condita Lib. I-III (el texto166
en latín de la edición bilingüe de https://kupdf. net/download/tito-livio-ab-urbe-condita-libri-i-iii-historia-d e-167
roma-desde-su-fundacion_5a0b0885e2b6f5170301e8b4_p df#). Última consulta, 04/02/2023. sustento radica168
ahora en su condición sobrenatural. 14 Si seguimos la narración de estos hechos en el viejo y ameno estudio de169
Foustel de Coulanges, La Ciudad Antigua, podemos observar que la primera tarea realizada por un fundador170

3



5 EL MITO DE LA DECADENCIA Y LA CRISIS

era la de elegir el sitio de la nueva población. Elección que no se hacía sin un sentido, pues de ella dependía la171
”suerte” (fortuna) del pueblo, dejando esa decisión a los dioses. Llegado el día de la fundación, Rómulo ofrece un172
sacrificio, coloca en el mismo sitio un altar y enciende allí el fuego sagrado, así instituye el hogar de la ciudad.173
Alrededor de este hogar debe edificarse la población y fija mediante un estricto ritual un surco, la marca del174
recinto. 15 Trazada aquella cerca, ésta era inviolable y no tenían derecho a atravesarla ni los ciudadanos ni los175
extraños. Saltar por encima de aquel pequeño surco, como se dice hizo Remo, era un acto de impiedad, cuyo176
resultado sería la muerte para todos aquellos que intentaran imitarlo. Mas a fin de que se pudiese entrar y salir177
en la población fue preciso interrumpir el surco en algunos parajes, para lo cual Rómulo levantó en alto y porteó,178
por decirlo así, la reja o las puertas de la población. Detrás del surco sagrado se construyeron las murallas,179
siendo también consideradas sagradas, no pudiendo tocarlas nadie sin el permiso de los pontífices. Allí no se180
podría cultivar ni edificar, mientras el rito de la fundación se celebraría todos los años. 16 En esta forma el ritual181
aseguraba la memoria del acto extraordinario, lo reactualizaba de generación en generación y mantenía vigente182
lo real y significativo del mito. El mito de la fundación, si bien representa el final del certamen donde compiten183
los rivales por el puro gusto de ganar, en este caso es el principio de unas nuevas reglas de juego; las mismas184
que,según la tesis del origen lúdico de la cultura, defendida por J. Huizinga -, impone un ganador, eliminando185
definitivamente a su rival y creando para las generaciones subsiguientes una nueva forma de jugar o de convivir186
socialmente. 17 Haciendo uso de este mito fundador de Roma, Maquiavelo reafirma en los Discursos la idea que187
había expuesto en El Príncipe, respecto al gobernante nuevo, esto es: si éste aspira a superar las acciones de188
un tirano temporal, pasajero, cuya base de sustento radica en la fuerza, debe conseguir que su acto excepcional189
se convierta en el pilar de una sociedad estable. Pero a diferencia de lo señalado en El Príncipe, se añade un190
paso más: para conseguir la duración de su acción, debe hacer trascender su acto criminal, esto es, debe superar191
el daño individual o sectario cometido contra sus dominados y beneficiar a la mayoría de sus partidarios y, a192
medio camino, también a los que apoyaban a la víctima. Su poder debe pasar de la fuerza a la creencia, y este193
paso se consigue en el momento mismo donde la comisión del crimen es exhibido como un acto de superioridad194
lúdica, un triunfo sobre el competidor. Lo cual, como señalara el mencionado Huizinga, reviste en héroe al que195
en otro contexto sería un criminal; de inmediato se le recubre de prestigio y honor por sus seguidores, mientras196
los vencidos se llenan de temor y sentimiento de inferioridad. ??8 Así las cosas, el fundador es un hombre197
excepcional, un privilegiado de los dioses como Rómulo, recibe el don de interpretar los auspicios -por ello, posee198
la autoritas -y el poder de transmitirlos a la primera institución derivada de esta acción profética, el Senado. Los199
auspicios de la tradición romana, se transforman en la mayor posesión del fundador de la nueva ciudad, según200
la visión de Maquiavelo, constituyen su capacidad excepcional por la cual devienen sus acciones en autoritas,201
en buen augurio o en crecimiento, empresa, promesa de un aumento o mejoramiento del Estado. Punto donde202
se produce la concordia o la aceptación de su mando por todos los umori en conflicto, pues el éxito, la buena203
fortuna del fundador se transmite de éste al 18 J. Huizinga, Homo ludens, p. 73. 17 Véase, Johan Huizinga,204
Homo ludens, trad. Eugenio Imaz, (Madrid, Alianza, 2000), p. 72. grupo, siendo por ello mismo la instauración205
de un nuevo orden capaz de anular el caos inicial. ??9206

5 El Mito de la Decadencia y la Crisis207

Se le podría objetar a esta tesis de la causalidad mítica del Estado propuesta por Maquiavelo, que la muerte de208
Remo no fue el único ni el último crimen cometido por Rómulo en su camino por asegurar el reconocimiento209
de su autoridad sobre el pueblo romano, aunque sin duda llegó a ser el más significativo en la formación de esa210
tradición. Su efecto se extendió hasta convertirse en el paradigma de otros crímenes aparentemente ordinarios,211
los cuales aspiraban a trocarse en símbolos del cambio; por ejemplo, el caso del crimen cometido contra Lucrecia212
y su posterior suicidio, en principio no permitía imaginar las consecuencias políticas radicales que traería. Era213
un asunto privado, pero también representaba la gota que colmaría el vaso de la paciencia de los aristócratas,214
pues en realidad el cúmulo de injusticias y atropellos cometidos directa o indirectamente por Lucio Tarquino el215
Soberbio y su familia, apenas requería del motivo más leve para incitar la revuelta. ??0 En el mito de la fundación216
de Roma, Rómulo hizo gala de su generosidad instaurando una autoridad (autoritas) y un mando (imperium),217
distribuyén dolos entre el Senado y el Rey. Pero con el ascenso al poder de Tarquino el Soberbio estamos ante218
un usurpador. Éste no recibió su título ni de los Padres, como los cinco primeros reyes, ni del pueblo, como su219
predecesor Servio Tulio, ni de algún privilegio misterioso que le brindara un tono mítico a su proceder o, por220
lo menos, a través de un artificio legal. El ascenso al poder lo logró, exclusivamente, por la violencia de las221
armas. Sin embargo, este factor no era impedimento para ejercer el mando con cierta legitimidad, sobre todo si222
lo acompañaba la fortuna o el éxito. Lo cual le hubiera llevado a lo sumo a conseguir el respeto de los romanos,223
pues su virtù consistía en poseer habilidad para la guerra y las conquistas. Desde ese punto de vista, Lucio224
Tarquino hacía honor a Roma. Mas comete dos crímenes contra la moral cívica: el primero, realizado contra el225
jefe de los latinos, Turno; el segundo, la rendición deshonesta de la ciudad de Gabinia. En el caso de Turno,226
Tarquino identifica a un potencial rival. Después de una desavenencia surgida como producto de un reclamo227
del rey latino al haber llegado tarde a una reunión citada en el bosque sagrado de la diosa Ferentina, Turno228
abandona la asamblea y Tarquino ofendido, «juró interiormente sacrificar a Turno». ??1 A través de una serie de229
artimañas logra acusarlo de complotar contra su vida y contra los jefes de otras ciudades, probando la veracidad230
de su acusación en el momento de allanar la casa de Turno; allí encuentran una cantidad de armas suficientes231
para demostrar lo dicho por Tarquino. La indignación se generaliza y la asamblea, sin darle tiempo a defenderse,232

4



condena a muerte a Turno, arrojando su cabeza a las aguas Terentinas, le echan encima un zarzo cargado de233
piedras. ??2 Nuevamente el crimen parecía ser de aquellos favorecidos por la diosa Fortuna, pues Tarquino al234
conseguir la condena y muerte de Turno reforzaba sin ningún obstáculo los convenios realizados en el pasado con235
los latinos por los reyes que le antecedieron.236

El segundo hecho consistió en que Gabinia, una ciudad latina, se resistió a los ataques de Tarquino. Obligado237
a renunciar a su pretensión, Tarquino decide emplear «la astucia y la perfidia, medios indignos de un capitán238
romano». ??3 Con su hijo Sexto aparentan haber discutido, por lo cual aquél busca refugio entre sus enemigos239
en Gabinia. Consigue ganarse la confianza de los principales de la ciudad hasta obtener finalmente la autoridad240
absoluta sobre ellos. Una vez en el mando, envía un mensajero a su padre a fin de ser instruido sobre lo que debe241
hacer a partir de ese momento. Éste no le envía órdenes expresas, sino una serie de signos misteriosos. Sexto242
comprende de inmediato el deseo de su padre, iniciando un período de terror y persecución contra sus enemigos.243
Distribuye los bienes de los muertos y desterrados entre el pueblo; y un buen día, cuenta Tito Livio, privada de244
jefes y de fuerza, Gabinia «cayó sin luchar en poder del rey romano». ??4 Según la interpretación de G. Dumezil,245
en el episodio de Turno, ocurrido en tiempos de paz, considera que Tarquino viola tres principios: una acusación246
mentirosa sostenida mediante pruebas trucadas; después el sostenimiento de su imperium a través de juegos247
engañosos y las cínicas felicitaciones que les da después de tomar su decisión; y por último, la ejecución de Turno248
la cual resulta ser inusual -”un nuevo género de suplicio” -, particularmente cruel y probablemente sacrílego.249
??5 En el segundo hecho, la toma de Gabinia, sigue el mismo orden moral, pero esta vez lo transgredido no250
son las costumbres familiares, sino la moral heroica, la militar: el guerrero vence al enemigo por medios poco251
honorables, fraude ac dolo (astucia y picardía), cayendo la ciudad en sus manos sin lucha, como consecuencia de252
una monumental y deshonesta traición. ??6 Por su parte, Maquiavelo destaca la violación de Lucrecia como un253
crimen contra la moral sexual, el cual constituye el vínculo y la cima de los dos anteriores. ??7 Los crímenes,254
el cometido contra Turno y contra los gabinos, afectaban a la tradición y la moral pública. Sin duda eran255
más importantes para la conservación de los principios del Estado que el cometido contra Lucrecia, empero éste256
señalaba el camino de la decadencia del régimen de los reyes. Tarquino el Soberbio, según dice Tito Livio,257
desconoció al Senado, no acudiendo ni a su consejo ni a su autorización para iniciar la guerra, ajustar tratados258
o romper alianzas y se apoyó en extranjeros para someter a sus súbditos. ??8 Tal relación de crímenes cometida259
por Lucio Tarquino aunada a la indiferencia con que los ciudadanos romanos los iban dejando pasar impunes, de260
algún modo constituía no sólo el debilitamiento de la autoritas romana, sino el mayor síntoma de la corrupción261
reinante al interior de la monarquía romana.262

Maquiavelo destaca esto último especialmente, pues ante las perfidias de Tarquino el Soberbio, los patricios263
sólo reaccionaron cuando ocurrió un crimen no político. Es decir, los optimates sólo actuaron consecuentemente264
con su función de guardianes de las costumbres, cuando uno de ellos, Bruto, disimulando su deseo personal de265
venganza, hace del símbolo de la moral mancillada, el medio idóneo para conseguir despertar la indignación de266
los nobles. Les recuerda su condición de optimates y con ello el servicio que le deben a la ciudad. Se recupera267
así la importancia de la tradición y de los valores morales, el carácter sagrado de la fundación, por encima del268
crecimiento o el fortalecimiento político y militar de la ciudad. ??9 Aún más, como se ha señalado, al restablecerse269
la sacralidad de los principios, esto es, al producirse una nueva división y delegación del imperium y la autoritas270
entre los cónsules y el Senado, se recupera el sentido del mito de la fundación junto con la creación del derecho. Lo271
cual significaba la renuncia del tirano a sus intereses particulares, marcando en ello la legitimidad de su cargo en272
beneficio del interés común. Dichas acciones señalaban la distancia formal entre una grosera tiranía y la legítima273
monarquía. Por ello, los hechos ocurridos con Lucio Tarquino y su hijo Sexto, no podían tomar el mismo camino,274
pues aunque de algún modo acrecentaron el poder de Roma sobre otros pueblos, en el crimen contra Lucrecia275
pusieron de manifiesto su mayor defecto: el beneficio personal del gobernante, el signo distintivo del tirano. De276
ahí la reacción de los patricios, la necesidad de derogar una institución como la de los reyes, cuya ”peligrosidad”277
se manifestaba en la tendencia a concentrar todo el poder en una sola cabeza sin ningún tipo de límites religiosos,278
morales o legales. Evidentemente, Lucrecia fue la víctima propiciatoria de la caída de la monarquía, su muerte279
simbolizó la decadencia del viejo régimen, el fin de un ciclo, mas no lograba representar el 29 Véase especialmente280
Tito Livio, Historia Romana. Primera Década, Lb. II, 1; Maquiavelo, Discursos, Lb. I, 20, pp. 89-90. comienzo281
de uno nuevo; por tanto, se requería de otro sacrificio.282

6 El Mito de Reforma o Refundación283

Maquiavelo lee entre líneas a Tito Livio y observa cómo en realidad cuando se estableció el consulado, se expulsó284
el nombre de los reyes, pero no su imperium o poder de mando. Se continuó con la ceremonia del sacrificio, el cual285
únicamente el rey podía organizar para conmemorar la muerte violenta de Remo. ??0 El consulado mantenía286
los viejos nombres como una forma de conservar vivas las antiguas costumbres, en la cuales, dice H. Mansfield,287
persiste la idea de que ”el sacrificio es el retorno de los dones valiosos por los más valorados dones”. ??1 Así,288
en la república romana las leyes dirigidas a retornar a los principios de la organización política, tenían como289
fin oponerse a la ambición e insolencia de los hombres que aspiraban a la tiranía. Pero esto no sucedía por290
ley, sino por la oposición de un ciudadano virtuoso. Éste debía esforzarse con total energía por ejercer la virtù291
contra el poder de aquellos que habían transgredido la libertad. Así, Bruto representaba para la república ese292
”ciudadano” capaz de infundir vida a las nuevas órdenes con su enérgica oposición. Bruto es para Maquiavelo ”el293
padre de la libertad romana”, ??2 y lo es porque posee unas cualidades especiales muy diferentes a las atribuidas294

5



7 EL MITO DE LA REBELIÓN POPULAR

a Rómulo. Es, según el florentino, ”ante todo un hombre prudente que ha sabido disimular su inteligencia y295
sus ambiciones hasta el último momento”. ??3 No estamos ante un hombre privilegiado por los dioses, ni tiene296
facultades especiales, pero posee la cualidad política más valorada por Maquiavelo, a saber: el disimulo y la297
audacia. En efecto, la violencia con que Bruto mata a sus hijos es comparable al homicidio tiránico de tal y298
ha sido sacralizado. Siendo así, el caso de Bruto tiene motivos de sobra justificables, pues sus hijos pretendían299
traicionarlo con el fin de recuperar los privilegios otrora otorgados por la antigua monarquía, lo cual los hacía300
merecedores de castigo. Pero, al adjetivar Maquiavelo este hecho como ”severo”, le brinda a tal homicidio el301
carácter de grandeza y sacrificio ejemplar. ??4 Maquiavelo ratifica su apreciación al señalar que cuando se302
produce un ”cambio de estado”, sea en república o tiranía, es necesaria ”una ejecución memorable contra los303
enemigos de las condiciones presentes”, así deviene el nuevo príncipe en fundador de la nueva forma de libertad.304
??5 Igual a lo ocurrido con el homicidio de Rómulo, se excusa y se transforma el crimen tornándose en hecho305
extraordinario, en mito, no por la inmediata credibilidad de los gobernados, sino por la fuerza del ejecutante,306
quien coacciona al pueblo a compartir la necesidad de esa injusticia como necesaria para la propia supervivencia307
del cuerpo social. Sobre esa capacidad coercitiva, o sea, bajo el temor de los gobernados, surge la creencia en la308
bondad y la suficiencia de bondad en el acto extraordinario realizado por un hombre como Bruto.309

Tal es el sentido que deduce Maquiavelo de este hecho, desde el cual enuncia una especie de regla general310
para la conservación del Estado por parte del reformador, así dice: ”quien instaura una tiranía y no mata a311
Bruto, o instaura un estado libre y no mata a los hijos de Bruto, se mantiene poco tiempo”. ??6 Sea entonces312
una tiranía o un Estado libre, se exige desde este punto de vista a la pragmática política, rapidez y eficacia en313
la toma de decisiones por parte del nuevo gobernante con aspiraciones de largo alcance; pero, esa capacidad de314
decisión sólo se concreta cuando el hecho se hace memorable. Por lo tanto, es necesario transformar ese acto315
en mito, en creencia vital compartida tanto por las instituciones como por los gobernados, es decir, deviene en316
tradición sagrada. A tal punto llega, como señala el florentino, que los príncipes ”empiezan a perder la corona317
en el mismo instante en que comienzan a transgredir las leyes y las normas antiguas?” ??7 , y también cuando318
dejan de respetar las tradiciones con las cuales los hombres se han mantenido por largo tiempo.319

Las acciones de Bruto, según el análisis de Maquiavelo, abren el mito en dos direcciones: la del rebelde320
aprovechando una infracción del fuero privado, como la cometida por los Tarquinos contra Lucrecia, convirtiendo321
el delito en un hecho excepcional capaz de producir un efecto político marcando, en este caso, el fin del ciclo322
del régimen monárquico. Y, con el crimen sobre sus hijos, Bruto deviene en reformador, haciendo de ese hecho323
extraordinario la oportunidad de supuestamente volver a restablecer los principios fundadores de la ciudadanía324
bajo el amparo de la moral aristocrática. He aquí cómo, aparte de retomar el drama de la muerte de los hijos325
de Bruto, según la descripción de Tito Livio, Maquiavelo no enfatiza en la objetividad del bien público, sino en326
su condición sagrada, en el símbolo representativo de la idea de ”patria”, la cual debe despertar las más íntimas327
emociones y la seguridad en los ciudadanos de ”que, dejando de lado cualquier otro respeto, se ha de seguir328
aquel camino que salve la vida de la patria y mantenga su libertad.” ??8 En efecto, Maquiavelo no comprende329
la tradición como inmovilidad, sino como recurso de renovación de las instituciones cuando el propio mito está330
en peligro, cuando se presenta una crisis de legitimidad por una amenaza externa o por los extremismos de331
algún sector social o de algún gobernante inclinado a darle prioridad a sus ambiciones. Son los acontecimientos332
indicativos de que la autoridad sagrada del Estado debe reformarse de la misma forma, mediante una nueva333
figura mítica: tirano, dictador o legislador, pero en todo caso gracias a un hombre o unos hombres excepcionales.334
Tal hombre debe actuar en proporción a los acontecimientos extraordinarios, ya sea aparentando retornar a la335
condición más sagrada del Estado, con la intención de seducir y dominar a los gobernados; ya efectivamente336
retornando a los principios o tradiciones constitutivas de la vida política en las cuales descansan las convicciones337
más íntimas de los ciudadanos.338

7 El Mito de la Rebelión Popular339

Los anteriores relatos plasman la situación de una clase gobernante que hasta ahora no se ha visto constreñida a340
requerir del apoyo del pueblo. Éste apenas ha sido utilizado, como diría Claude Lefort, como objeto sobre el cual341
recae la autoridad del monarca, en la forma ”del padre que debe golpear a sus hijos”; o como hacen los optimates342
atrayéndolo a su causa, dejándolo actuar en tumulto, con la esperanza de ser reconocidos como padres por la343
plebe. ??9 Sin embargo, conscientes los patricios de su propia superioridad, pero también de la volubilidad de los344
dominados, casi inmediatamente con la caída de la monarquía, deciden mostrarle a la plebe signos exteriores de345
apertura y libertad, tratan de ocultar la desigualdad social y buscan mitigar los deseos de venganza que mantenía346
el pueblo contra sus abusos.347

La aristocracia concibe así una política de simulación dirigida a manipular la multitud en dos formas: por348
una parte, haciéndola su aliada en las empresas militares que surgen, ora como invasores, prometiéndole pingües349
ganancias, ora en guerras de defensa, bajo el temor de la invasión de una fuerza exterior; y por otra, mediante el350
clientelismo, es decir, haciendo de la protección económica de los patricios un medio para someter a los pequeños351
propietarios y agricultores a través de préstamos con elevados intereses. De esas prácticas surge una estrategia, la352
de ahogar con la usura a los deudores, a tal extremo que los acreedores al ver impagados sus créditos, presionan353
al Senado para emitir leyes de embargo, expropiación y hasta de prisión contra los deudores o sus hijos. ??0354
Cuando esta presión se generaliza, la inconformidad y la resistencia también empieza a manifestarse de manera355
cada vez más frecuente mediante intrigas y conjuras, desestabilizando la república. ??1 Y cuando el conflicto356

6



amenaza con estallar, los patricios, a través de los cónsules, hacen lo necesario para organizar una guerra; o,357
por suerte, surge una nueva amenaza exterior, viéndose las partes obligadas a ceder sus pretensiones internas,358
aplazándolas mientras se resuelve el conflicto externo. Pasado el peligro, los asuntos internos retoman su curso y359
la lucha entre los grandes y la plebe continúa dirimiéndose con la mediación del Senado y la ley, quienes favorecen360
generalmente a los más poderosos. ??2 Para Maquiavelo esta rivalidad entre las clases constituye el motor de la361
república, le permite conservarse y reactualizarse. ??3 Sin embargo, comprende también la peligrosidad de este362
juego basado en la contradicción de las pasiones sociales. Requiere para su cohesión y duración de unas reglas363
equitativas y claras, permitiéndole a la clase gobernante mantener ciertos derechos y privilegios; pero del mismo364
modo concibe la idea de otorgar a los gobernados la oportunidad de alcanzar los medios necesarios para resistir365
y resarcirse de los atropellos de los poderosos.366

Según la narración de Tito Livio, estas reglas de juego relativamente equitativas fueron un logro histórico de la367
plebe, la cual después de la victoria en la triple guerra exterior sostenida por Roma contra los volscos, los sabinos368
y los equos, un soldado, Lucio Sicinio Dentato, impulsa a una parte de ellos a abandonar la Urbe, trasladándose369
al monte Sacro, ??4 negándose a obedecer las leyes de la ciudad. Temerosos ante esta abierta rebelión, el Senado370
envía a un plebeyo, Menenio Agripa, como mediador. Éste consigue convencerlos mediante argucias retóricas371
y un acuerdo por el cual se crea una nueva institución, los tribunos del pueblo, excluyendo toda posibilidad de372
permitir a los patricios aspirar a esa magistratura.373

Sin duda, este acontecimiento simbolizaba el reconocimiento del pueblo como sujeto político de la república, sin374
embargo, el hecho en sí mismo no parece haber tenido suficiente relevancia, ni para el historiador paduano ni para375
el secretario florentino, como para ser elevado al nivel de una acción sagrada. Quizá se debió a que una vez pasado376
el peligro, apaciguados los ánimos de la plebe, los patricios, en general, y los optimates miembros del Senado377
volvieron a sus andadas, es decir, la manipulación de la plebe o el flagrante desconocimiento de la autoridad de378
sus tribunos. Así, se reanudaron las tensiones entre patricios y plebeyos, pero las tácticas por aparentar un orden379
de libertades en beneficio de los dominados, permitió introducir la discusión sobre el problema de las deudas y380
la propuesta de ley agraria. Y, aunque en el fondo, los nobles siempre se las arreglaron para evitar la ejecución o381
el cumplimiento de esta ley, ??5 he aquí, en ese juego de simulaciones, el Senado aparentando apertura, convino382
en enviar a Grecia una misión a fin de adoptar normas propias de la democracia ateniense. De este modo, al383
retorno de dicha misión, con el fin de implementar esas novedades jurídicas, el Senado y el pueblo aceptaron384
nombrar una especie de asamblea constituyente, en cabeza de diez hombres, cuya tarea fue la de implementar385
esa normatividad en una especie de código, de donde saldría aquella institución que conocemos en la tradición386
del derecho romano como la Ley de las XII Tablas (451-450 a.C).387

Mientras esta comisión de expertos, conocidos como los decenviros, trabajaba en la redacción de las nuevas388
leyes, gracias a la habilidad de quien los encabezaba, Apio, aristócrata y hábil orador, consigue seducir al pueblo.389
En breve, se repetirían las arbitrariedades de Tarquino el Soberbio: se escamotea la autoritas del Senado y el390
imperium de los cónsules, así como se anula la conquistada potestas de los tribunos del pueblo. El decenvirato,391
de este modo, terminaría trocándose de una dictadura legal en una dictadura de facto. Pronto van apareciendo392
en el relato de Tito Livio 45 Tito Livio, Historia Romana. Primera Década, Lb. III 1. los elementos propios393
de un nuevo mito, muy próximo al drama de la violación de Lucrecia, a saber: el jefe de los decenviros se ha394
prendado de Virginia, hija de un militar plebeyo, quien se encuentra en otra ciudad. Apio quiere seducir por la395
fuerza a la joven. Virginia se resiste, pero Apio al enterarse que la madre de ésta era una esclava, obliga a uno de396
sus clientes a reclamarla como propietario. Para ello debe seguirse un procedimiento ante un tribunal presidido397
por el propio Apio, quien, sin embargo, no puede emitir una decisión de forma inmediata, lo cual le da tiempo a398
Virginio, padre de Virginia, de llegar y hacerse parte en dicho juicio. Empero, una vez Virginio conoce la decisión399
del tribunal presidido por Apio, este decide adjudicar su hija a su cliente en calidad de esclava, a fin de librarla del400
oprobio, prefiere matarla con sus propias manos. El suceso genera la sublevación de la multitud y de los ejércitos:401
”?juntándose con el remanente de la plebe romana, se fueron al monte Sacro”, ??6 allí permanecieron hasta que402
los decenviros abdicaron su autoridad, fueron nombrados los tribunos y los cónsules, y quedó restablecida la403
antigua forma de gobierno.404

En la narración del historiador paduano, se advierte la clara intención de mitificar los hechos ocurridos junto405
con sus consecuencias: revestía lo ocurrido bajo la misma atmósfera del crimen cometido contra Lucrecia, como406
un delito contra la moral sexual; pero también, con la muerte de Virginia por la mano de su padre, alcanzaba el407
nivel de crimen contra la moral pública similar al ejemplo de Bruto matando a sus hijos. De esta manera, Tito408
Livio parecía querer sintetizar en la figura de Virginio el símbolo de la rebelión popular, pero con el sacrificio de409
su hija la efectiva sacralización de los tribunos del pueblo y el derecho de apelación ante el pueblo, solemnidad410
ausente en la rebelión de Sicinio y motivo por el que quizás los patricios no tenían ningún temor ni reparo para411
querer pasarla por alto.412

Con todo, Maquiavelo no se deja conmover por la extensa composición y el dramatismo empleado por el413
paduano; por el contrario, reduce el mito a los elementos netamente políticos suprimiendo London Journal of414
Research in Humanities and Social Sciences los de contenido moral. Así, en primer lugar, desplaza el foco de415
atención hacia el causante de los acontecimientos, es decir, Apio. Recuerda cómo se produjo su ascenso al poder416
a través de la formación del decenvirato resultante de ”las mismas causas originarias de tiranía en casi todas las417
repúblicas, el gran deseo de libertad en el pueblo y el gran deseo de mando en la nobleza”. ??7 Maquiavelo extrae418
así la consecuencia de las luchas desmedidas entre patricios y plebeyos, esto es, la tiranía. Por ello se esfuerza419

7



8 III. CONCLUSIÃ?”N

en evidenciar qué es lo indispensable para la existencia y subsistencia de la república mixta: en primer lugar, los420
patricios son imprescindibles para la república, pues sin ellos la república como tal no existiría; y lo peor, si por421
alguna razón son eliminados, un ciudadano (como Apio) se transformará en tirano del pueblo sin que éste tenga422
ahora a quién acudir en demanda de auxilio. ??8 Maquiavelo así enfatiza una de sus más apreciadas convicciones,423
consistente en considerar a una parte de los patricios, quienes por su condición de fundadores y reformadores de424
la república, siempre defenderán su labor como ciudadanos por encima de sus intereses particulares. ??9 Pero,425
en segundo lugar, Maquiavelo recuerda también cómo la figura de Apio, en su condición de usurpador, cometió426
un grave error, pues antes de haber conseguido la tiranía se enemistó con los que lo llevaron al poder y lo podían427
sostener, esto es, la propia plebe: ”?porque cuando se quiere ejercer el mando apelando a la violencia, preciso es428
tener más fuerza que los forzados a obedecer”. ??0 La fortaleza del pueblo radica en ser la mayoría, pero si un429
gobernante consigue el favor de esa multitud organizada, teniendo por enemigo a los grandes, está más seguro.430
Apoyándose en esa base mayoritaria el gobernante encuentra su virtud.431

Mas, a Apio no lo acompaña ni la virtud ni la fortuna, ya que si fuera un tirano virtuoso, es decir, hábil y432
prudente, hubiese podido prescindir del apoyo del pueblo, creando una guardia personal formada por soldados433
extranjeros; o armando a los campesinos supliendo a los ciudadanos o se hubiera aliado a los vecinos poderosos,434
quienes lo hubieran apoyado en la defensa. ??1 Pero Apio, no tiene en cuenta estas posibilidades, empeorando su435
situación al ofender a la hija de un militar plebeyo, agudizando así su distanciamiento del sector popular y su mala436
suerte. Maquiavelo da así las últimas pinceladas a su cuadro mítico de la república mixta, destacando el elemento437
fundamental sin el cual ésta no funciona: ante todo, la necesaria tensión entre plebeyos y patricios, evitando su438
descontrol. Un sector no puede pretender aniquilar a su enemigo; en este caso, el Senado no debe intentar acabar439
con los tribunos, ni la plebe con los cónsules, pues ”? de [ese] modo? se cegaron, -dice Maquiavelo-y acabaron440
acordando tal desorden”. ??2 Se hace claro entonces, cómo -en la misma forma que el régimen de los reyes o el441
de la aristocracia -, el pueblo requiere también de un trasfondo mítico capaz de insertar y legitimar su presencia442
como parte fundamental del juego político. Por supuesto, el pueblo en su condición de sujeto debe tener unas443
características especiales, unos elementos míticos dignificantes, distintos a la forma como lo ha caracterizado la444
tradición, incluyendo a Tito Livio, el de ser una masa susceptible a ser movida ciegamente por las pasiones.445

El florentino en este punto se distancia del relato de Tito Livio. Si el paduano enfatizaba en querer hacer446
aparecer la atmósfera de su relato dentro de un ambiente de indignación moral, Maquiavelo se limita a destacar447
en forma escueta que Virginio ”la mató para liberarla”, pero a causa de este hecho se originaron los ”tumultos448
en Roma y en los ejércitos?”. ??3 Y de ahí deriva la rebelión que encauzó Virginio, quien sólo repite los gestos449
realizados por Siciano en la primera sublevación del pueblo romano, pero esta vez sin licenciar al ejército como450
ocurrió con su antecesor. Así lo importante para Maquiavelo es la reiteración, la coincidencia entre Virginio451
y Siciano, a saber: su origen plebeyo, su condición de militares y su sentimiento patrio, lo cual implica las452
características virtuosas que le atribuye al pueblo: ”?este amor y este valor no pueden nacer en otros, sino en453
tus súbditos,?si se quiere conservar el poder, si se quiere mantener una república o un reino, formar el ejército454
con los propios súbditos?”. ??4 Dicho de otro modo, un pueblo armado y libre es la garantía de salvación de la455
patria, pues sólo el afecto les impulsa.456

El interés del florentino se dirige, en esta forma, a darle un nuevo sentido al sentimiento patrio. La pasión por457
la república es amor, lo cual no es un defecto sino una virtud. El pueblo, representado por plebeyos como Siciano458
o Virginio, no actuaba en contra de la república, su deseo era ser reconocidos como parte indispensable de ella.459
El propio relato muestra a Virginio, encabezando el levantamiento, recibiendo a los comisionados del Senado en460
el monte Sacro, y en lugar de cuestionar la autoridad de estos o molestarse por las exigencias que le hacen, cae461
en cuenta de la inutilidad de una multitud sin jefes. ??5 Toma conciencia, como lo hará Maquiavelo en toda la462
última parte del Libro I de los Discursos, de la única forma de conseguir el respeto del bando enemigo, esto es:463
estar en capacidad y disposición de negociación. Por lo tanto, a partir de este momento, se hacía indispensable464
y legítimo el restablecimiento de los tribunos de la plebe y la legitimación del derecho de apelación al pueblo de465
las decisiones de todas las autoridades junto con la condena de los decenviros.466

8 III. CONCLUSIÃ?”N467

El mito de la muerte de Virginia en manos de su padre para salvarla del oprobio, no tiene como fin promover una468
revolución contra la república. Por el contrario, la sublevación de Virginio al reiterar el acto de Sicinio, manifiesta469
no sólo la capacidad de reacción del pueblo frente a los desmanes de los grandes, sino que tal reacción no es casual.470
Maquiavelo le da así a los sentimientos y pasiones del pueblo el carácter de cualidad, siempre y cuando sean471
llevadas con moderación y canalizados positivamente por un jefe elegido entre ellos mismos. Por consiguiente,472
el pueblo En esta forma, la instauración de los tribunos de la plebe y la mitificación de esta institución era473
indispensable para que, por lo menos, una parte del pueblo interesada en participar directamente en la gestión de474
los asuntos públicos, cuide de la debida y justa aplicación del ejercicio del derecho de apelación en cabeza de los475
ciudadanos contra cualquier decisión emitida por los órganos de la república. Así, quien primero quiso hacer uso476
de ese derecho de apelación fue el propio Apio, pero Virginio no lo consideró digno de ese derecho. Apio reclamó477
en seguida exigiendo al pueblo no violar aquella norma que acababa de restablecer con tanto empeño. A pesar478
de su alegato, es apresado y, antes de ser juzgado, el antiguo decenviro se suicida. Maquiavelo recuerda un caso479
similar ocurrido en tiempos de Savonarola, el cual llevó a la república popular al desprestigio, pues mostraba480
con esta actuación una señal grave de corrupción. ??6 La moraleja de esta omisión nos lleva a observar con481

8



claridad la pretensión de Maquiavelo, la de reconocer no sólo la imposibilidad de prescindir en el funcionamiento482
de la república de cualquiera de sus sujetospatricios o plebeyos -, sino la necesaria sumisión de cada uno de esos483
sectores a la ley.484

En efecto, con el mito de la rebelión popular, Maquiavelo termina de apuntalar los pilares del marco de creencias485
dentro del cual se personifica y se da presencia a los actores de la vida republicana. Un cosmos político donde486
las clases sociales rivales como las instituciones que articulan y canalizan sus deseos e intereses, son elementos487
imprescindibles de un complejo engranaje galvanizado por aquellos mitos constitutivos de lo sagrado, es decir, de488
lo que siempre debe estar presente y no debe ser alterado en una comunidad organizada como república mixta.489
En ello reside el sentido y el fin de eso que E. Cassirer llamara ”el mito del Estado” 57 : un artificio construido490
por hombres virtuosos, capaces de domeñar los caprichos de la fortuna, pero también ayudados por ella, quienes491
en su papel de héroes o de víctimas se han ido sacrificando por conseguir un orden social donde, según la teoría492
del florentino, la mayoría de los ciudadanos podrían lograr coexistir dentro de una paz dinámica y libre, al menos493
durante un ciclo temporal más extenso que el de cualquier otro régimen. 1 2 3 4

1

Figure 1: 1 Véase,
494

1 Maquiavelo, Discursos sobre la Primera Década de Tito Livio, Lib. I 2, pp.31-33.
2 Véase, Harvey C. Mansfield, Machiavell’s Virtue, (Chicago & London, The University of Chicago Press,

1998), p. 76.
3 Volume 23 | Issue 4 | Compilation 1.0 © 2023 London Journals Press Cosmology and Myth in the Construction

of Machiavelli’s Mixed Republic
4 Maquiavelo, Discursos, Lb. I, Cap. 43, p. 136. posee también una forma de virtud, la cual le permite

ubicarse dentro del orden político, con todo derecho, en posición de negociar y debatir en igualdad de condiciones
con su contraparte, los patricios. Y gracias al empleo de esa habilidad, un pueblo libre, como el romano, tiene la
función política de vigilar a los poderosos y la obligación moral de velar por la conservación de la libertad y el
acrecentamiento de los medios para alcanzar el beneficio común.

9



8 III. CONCLUSIÃ?”N

76

Figure 2: 7 Maquiavelo, 6 Maquiavelo,

10



9

Figure 3: 9 Maquiavelo,

Rómulo
sobre su hermano. Pero recordemos: habiéndose
fundado a partir de ese crimen

la
institucionalidad romana y con ello el bien
común, ese homicidio ha quedado excusado como
30 Maquiavelo, Discursos, Lib. I, 25, pp. 97-98.

33 Maquiavelo, Discursos, Lb. III, 2, p. 295. 32 Maquiavelo, Discursos, Lb. III, 3,
p. 297. 31 H. Mansfield,

Figure 4:

11



8 III. CONCLUSIÃ?”N

12



[Livio et al.] , Tito Livio , Urbe Ab , Lib Condita , I-Iii . https://kupdf.net/download/495
tito-livio-ab-urbe-condita-libri-i-iii-historia-de-roma-desde-su (funda-496
cion_5a0b0885e2b6f5170301e8b4_pdf# (04/02/2023)497

[Coulanges and De ()] , Foustel Coulanges , De . 1990. La Ciudad Antigua, Bogotá, Panamericana.498

[Mansfield et al. ()] , Harvey C Mansfield , Machiavell’s Virtue , & Chicago , London . 1998. The University of499
Chicago Press.500

[Cicerón et al. ()] , Sobre Cicerón , Trad La República , Álvaro D’ors , Gredos Madrid . 2000.501

[Polibio et al. ()] , Historias Polibio , V-Xv Libros , Trad Manuel , Balasch Recort . 2000. Madrid, Gredos.502

[Maquiavelo and Príncipe ()] , Nicolás El Maquiavelo , Príncipe . 2008. Edición bilingüe, trad. Stella Mastrán-503
gelo, México, Universidad Autónoma de la Ciudad de México504

[Machiavelli ()] Discorsi sopra la Prima Deca di Tito Livio, en Tutte le Opere, Niccolò Machiavelli . 2018. Firenze,505
Bompiani.506

[Maquiavelo ()] ‘Discursos sobre la Primera Década de Tito Livio, trad’. Nicolás Maquiavelo . Ana Martínez507
Arancón 1987. Madrid, Alianza.508

[Vives and Daniel ()] ‘El crimen en el pensamiento político de Maquiavelo y de Tucídides’. Arenas Vives , Daniel509
. La herencia de Maquiavelo, Roberto R Aramayo , Luis José , Villacañas (eds.) (México) 1999. Fondo de510
Cultura Económica.511

[Cassirer ()] ‘El mito del Estado, trad’. Ernst Cassirer . Eduardo Nicol, México, Fondo de Cultura Económica512
1974.513

[Huizinga ()] ‘Homo ludens, trad’. Johan Huizinga . Eugenio Imaz 2000. Madrid, Alianza.514

[Lefort and Maquiavelo ()] Lecturas de lo político, trad, Claude Lefort , Maquiavelo . 2010. Pedro Lomba, Madrid,515
Trotta.516

[Dumézil ()] ‘Les trois péchés des Tarquins, père et fils’. Georges Dumézil . Esquisses de mythologie 2003. Paris:517
Gallimard.518

[Mansfield ()] Machiavelli’s New Modes and Orders. A Study of the Discurses on Livy, Harvey C Mansfield .519
2001. Chicago: The University of Chicago Press.520

[Benjamin ()] Para una crítica de la violencia, Walter Benjamin . 1978. México, Premia editora. (trad. Marco521
Aurelio Sandoval)522

[Livio and Historia ()] Primera Década, estudio preliminar de Francisco Montes de Oca, Tito Livio , Romana523
Historia . 2013. México, Porrúa.524

[García et al. ()] ‘Someter la ocasión, domar la fortuna’. González García , José María , ; Aramayo , Roberto R525
Villacañas , José Luis . La Herencia de Maquiavelo, (México) 1999. Fondo de Cultura Económica.526

[Véase and Cassirer ()] Ernst Véase , Cassirer . El mito del Estado, (México, Fondo de) 1974.527

13

https://kupdf.net/download/tito-livio-ab-urbe-condita-libri-i-iii-historia-de-roma-desde-su
https://kupdf.net/download/tito-livio-ab-urbe-condita-libri-i-iii-historia-de-roma-desde-su
https://kupdf.net/download/tito-livio-ab-urbe-condita-libri-i-iii-historia-de-roma-desde-su

