Global Journals INTEX JournalKaleidoscope™

Artificial Intelligence formulated this projection for compatibility purposes from the original article published at Global Journals.
However, this technology is currently in beta. Therefore, kindly ignore odd layouts, missed formulae, text, tables, or figures.

CrossRef DOI of original article:

) Scan to know paper details and author’s profile
2

3 Received: 1 January 1970 Accepted: 1 January 1970 Published: 1 January 1970
4

s Abstract

6

7 Index terms—

s 1 RESUMEN

9 A partir del orden cosmolédgico pagano, en el que el tiempo ciclico y la fortuna determinan las variaciones de
10 las cosas, Maquiavelo, aprovecha la narraciéon histérica de Tito Livio, elevando a la condicién de mitos cuatro
11 acontecimientos especificos de la tradicién politica romana: la fundacion, la caida de la monarquia, el ascenso de
12 la aristocracia y la rebelién popular. Constituidos como acontecimientos sagrados, por encima de la objetividad
13 historica, los apuntala como la base de creencias sobre la cual una comunidad sostiene la legitimidad de la
14 institucionalidad de lo que él concibe como la "republica mixta”. Consecuentemente, el orden politico mas
15 adecuado para conseguir la coexistencia entre rivales, la conservacion de la libertad ciudadana junto con la
16 capacidad de soportar las vicisitudes, es el producto de la virtud humana sacralizada en su lucha por dominar a
17 la diosa Fortuna.

18 Palabras clave: maquiavelo, mito, paganismo, fortuna y virtud, republicanismo.

» 2 1. INTRODUCCIA?”N

20 Maquiavelo (1469-1527), es el escritor del orden por excelencia, es un perfecto geémetra, un representante de la
21 ratio tipica del Renacimiento. Su obra estd organizada a la manera de un proyecto arquitecténico, ordenando
22 en una totalidad la compleja trama del pensamiento y del lenguaje mismo; en una palabra, en el logos. El
23 pensamiento politico de Maquiavelo y el proceso mismo de su argumentacion, sigue una légica fundada ante todo
24 en indicaciones causales. Esta légica no sélo comprende la persuasion, sino que expresa un deseo de ordenar los
25 acontecimientos, hechos, acciones y decisiones al interior de un disefio muy preciso. Sin embargo, el tema del
26 orden politico en su obra estd estrechamente conectado a una raiz mas vasta, la cual debe buscarse en el ambito
27 cosmolodgico y antropoldgico; es el orden de la naturaleza, el kosmos, aquello que no parece dejar nada al arbitrio
28 0 a la libertad, aquello que sefiala el camino de la humanidad mediante el ritmo ciclico de la eterna repeticién de
29 la historia.

30 Por ello, ;habra que decir que las cosas, en el plano politico, son incalculables, a diferencia de London Journal
31 of Research in Humanities and Social Sciences las del mundo fisico, y que el mundo humano y social estd
32 gobernado por el azar? La experiencia le habia ensefiado al florentino que hasta el mejor consejo politico resulta
33 a veces ineficaz. Las cosas siguen su propio curso y desbaratan todos nuestros deseos y propésitos. Vivimos en
34 un mundo inconstante, irregular y caprichoso, desafiante de todo esfuerzo por calcular y predecir. Por mucho
35 que la tradicién moderna haya querido darle cierta intencién cientifica al pensamiento de Maquiavelo, la forma
36 como organiza sus ideas estd aun en medio de la transicién entre la mentalidad medieval y la moderna, pero al
37 encontrarse con la inestabilidad del accionar politico, su explicacién sobre el origen del Estado y, en especial, de
38 la autoridad poco o nada podia hallar en las fuentes tradicionales, ni siquiera en las tesis mas arriesgadas, como
30 la de los antipapistas Marsilio de Padua (1275/80-1342/43 aprox.) o el divino Dante (1265-1321). En realidad,
40 estas posturas no pasaban de renovar las tesis aristotélicas dirigidas a promover la prioridad del poder temporal
41y a limitar los alcances de la autoridad pontificia en los asuntos humanos.

42 Maquiavelo no pretendia confrontarse ni con la tradicién imperial, ni con la eclesidstica, ni estar en pugna con
43 los poderes facticos de su tiempo; su interés se dirigia a justificar el acceso al poder de un usurpador, como se
44 deduce en su Principe (1513). Justificacién que muestra la necesidad de la violencia sin ningin reparo moral,
45 valorando los crimenes cometidos por Agatocles o por César Borgia, como acciones eficaces cuyo resultado debe
46 medirse porque ha dado acceso o le ha permitido conservar el poder al tirano. 1 Si bien, en su obra mas compleja,



47
48
49
50
51
52
53
54
55
56
57
58
59
60
61
62
63

64

65
66
67
68
69
70
71
72
73
74
75
76
77
78
79
80
81
82
83
84
85
86
87
88
89
90
01
92
03
94
95
9
07
08
99

100

101

102

103

104

105

106

107

108

3 II. LA BASE COSMOLA?”GICA DEL ORDEN POLITICO

los Discursos sobre la Primera Década de Tito Livio (1519), 2 no abandona esta visién del todo, avanza un paso en
la tarea de estructurar las instituciones maés alla de la personalidad del principe, buscando la 2 Véase, Maquiavelo,
Nicolds. Discursos sobre la Primera Década de Tito Livio, trad. Ana Martinez Arancén (Madrid, Alianza, 1987).
Se ha cotejado esta edicién con Machiavelli, Niccolo, Discorsi sopra la Prima Deca di Tito Livio, en Tutte le
Opere (Firenze, Bompiani, 2018). articulacién maquinal y eficiente de una organizacién politica, la cual no sea
exclusivamente el resultado del capricho o la volubilidad del gobernante. Es decir, la mayor preocupacién de
Maquiavelo en los Discursos se centra en el paso de la situacién inestable de una tirania a un orden institucional
y duradero. Por consiguiente, en esta obra el florentino trata de establecer los factores que transforman la fuerza
tirdnica, impositiva y personal en una fuerza institucional, persuasiva y participativa.

De ahi que el florentino necesite acudir al mito o a la tradicién pagana como base de un relato, donde las
antiguas creencias paganas sirvan para sacralizar ciertos acontecimientos sobre los que se funda y se hace posible
la vida politica. Eleva asi hechos especiales de la historia politica de Roma contada por Tito Livio al caracter
de sagrados, conduciendo al gobernado a aceptar la autoridad del gobernante, en tanto persuaden al gobernante
a reconocer los deseos de los gobernados; convirtiéndose ese orden de creencias en el trasfondo que acompana
al funcionamiento dindmico de las leyes, a su obediencia sin coaccién, a la realizacién de ciertas practicas, a la
celebracién armonica de rituales que se escenifican entre los dominadores y los dominados, conformando un orden
comun, un cosmos, sobre el que se cimenta la cotidianidad de la vida civil.

3 II. LA BASE COSMOLA?”GICA DEL ORDEN POLITICO

Un momento inicial, una mutacién o un cambio que se remonta en el tiempo a los origenes, no es un tiempo fisico,
sino un tiempo donde se produce la "transformaciéon” y la ”acumulacién”, es la anakyklosis, el ciclo dentro del
cual todos los regimenes politicos estan obligados a vivir. Tal como lo expusiera Polibio y lo repitiera Cicerén: las
formas puras siempre se corrompen, la monarquia degenera en tirania, la aristocracia en oligarquia, la republica
en democracia. 3 El deterioro o la corrupcién es cuestién de tiempo.

Lo puro se hace impuro y viceversa. El tiempo ciclico era parte de la racionalidad griega y romana, sin
embargo, su origen se radicaba en las més arraigadas creencias de la antigiiedad religiosa; en él se verificaba la
perduracién de los valores humanos, asi como también su desaparicién y su decadencia. Maquiavelo encuentra
en esta concepcién cosmoldgica del tiempo, la clave del ascenso y degeneracién de los regimenes politicos, un
sistema de determinacién de las etapas de crecimiento, decadencia y renovaciéon de la comunidad humana. 4 Al
interior de esa temporalidad se construye el accionar politico, pero éste estaria determinado por dos factores,
uno eminentemente mitolégico, la diosa Fortuna; y el otro, la Virtud, una realidad moral a la que Maquiavelo le
da un significado completamente novedoso: el de la habilidad, la prudencia o el cdlculo poseido por un sujeto.
5 Digamos que fortuna y virtud son desde la perspectiva del discurso maquiaveliano, dos principios de realidad
determinantes de todas las actividades humanas, en especial, las del gobernante y, sin duda, las del pueblo.
Ambas son dos condiciones con las cuales todo hombre debe contar siempre.

Desde El Principe, Maquiavelo ha hecho de la virtud una cualidad puramente humana, consistente en la
capacidad o la habilidad que desarrolla un determinado ser humano o un pueblo para hacer, mejorar o conservar
una situacién que le favorece; mientras que la fortuna hace parte del capricho, lo impensado, el error que escapa al
plan perfecto concebido por virtuosas mentes y manos humanas. De esa manera, la relacién virtud-fortuna, puede
traducirse como el conflicto contenido en todo plan racional, incapaz de desprenderse nunca de lo irracional. All{
radica la astucia del hombre politico: contar siempre con la fortuna y anticiparse a ella en tanto sea posible. En
El Principe, Maquiavelo comparaba a la fortuna con 5 Véase, José Maria Gonzilez Garcia, Someter la ocasién,
domar la fortuna, en Roberto R. Aramayo, José Luis Villacanas (comp.), La Herencia de Maquiavelo, (México,
Fondo de Cultura Econémica, 1999), p.318 y ss. una imagen prejuiciosa y comin de la época sobre la mujer,
considerandola indomable y caprichosa, por lo que la acciéon de la virtud consistiria en aprender a dominarla,
castigarla si es preciso y someterla. 6 Pero ningin hombre, ni el mas virtuoso, estd en condiciones de evitar
lo inevitable. La fortuna se encuentra en el tiempo, se presenta en un momento determinado, en una ocasién
propicia. 7 Nadie podra tener la capacidad de predecirla en forma absoluta; saber aprovechar el instante favorable,
no es simplemente una cuestiéon de habilidad y atencién. Escapada la ocasion, se pierde el favor de la fortuna.
Visto asi, la divina Fortuna constituye el limite de lo humano, permite o impide el desarrollo del acontecer, pero
corresponde a la capacidad humana saber reconocerla y aprender a adaptarse a sus variaciones, impidiendo al
accionar politico quedar a merced de la incertidumbre y, a su vez, le permite estar en condiciones de calcular
el menor perjuicio ante el mayor riesgo a enfrentar. Dentro de esta estructura cosmolégica (anakyklosis-virtud-
fortuna) Maquiavelo sitta el acontecer mitico que brinda a la republica su origen sagrado y el espiritu de su
sentido. Aprovechando la narraciéon de Tito Livio, el florentino toma cuatro momentos de la historia romana, en
los cuales irrumpe como un valor necesario el régimen republicano amparado por la Fortuna. Estos momentos
heroicos estan precedidos, obviamente, por el mito de la fundacién de la gran urbe; seguido por el mito de la crisis
y decadencia del régimen monarquico, en el cual a su vez se gesta el mito de la reforma del Estado y, finalmente,
culmina con el mito de la rebelién popular. Acontecimientos sacralizados, estos marcan los hitos del cambio de
la fortuna en cada régimen, empero, siempre precedidos por un signo distintivo fundamental: el crimen impune
elevado a sacrificio de una victima, simbolo del surgimiento de un nuevo orden.

Ahora bien, debemos destacarlo desde el principio: Maquiavelo se propone romper con el fatalismo de la
tradicién latina. Su intencién consiste en hacer de tales mitos medios creadores London Journal of Research in



109
110
111
112
113
114

115

116
117
118
119
120
121
122
123
124
125
126
127
128
129
130
131
132
133
134
135
136
137
138
139
140
141
142
143
144
145
146
147
148
149

151
152
153
154

156
157
158

160
161
162
163
164
165
166
167

169
170

Humanities and Social Sciences de un nuevo modelo de republica mixta, es decir, un artificio humano con el
cual el hombre somete los caprichos de la Fortuna y evita con ello el cumplimiento inevitable del fatum que le
corresponde a todo organismo vivo, incluyendo el organismo politico. Asi, el florentino considera a la voluntad
humana suficientemente capaz de crear los mecanismos necesarios para prolongar o renovar la vida civil, siendo asi
la cosmologia y la mitologia pagana s6lo partes de ese artificio politico y su pretensién es adaptarlas a semejante
modelo ideal y con ello a las exigencias de la politica florentina contemporénea.

4 El Mito Fundador

Sin plantearse la posibilidad del origen divino o natural de la autoridad, Maquiavelo se lanza en busca de un
argumento legitimador del momento inicial del artificio politico, pero, contrario a lo que se podria pensar, no
encuentra la solucién en un hecho histérico primigenio por si solo. Si bien la violencia mediante la cual un hombre
o un grupo de hombres se impone a otros, por si misma puede explicar la fundacién del Estado, incluso puede ser
asumida desde la teoria como una razén suficiente, no obstante ese crimen como hecho simple y puro dificilmente
puede ser aceptado por la mayoria si no se le da el revestimiento apropiado, una forma de legitimidad, o sea,
un cierto cardcter sagrado que haga de ese preciso acto de violencia un hecho excepcional. 8 De esta forma,
el acto violento protagonizado por Rémulo, el asesinato de su hermano Remo, podia pasar por ser el sacrificio
necesario para dar comienzo a la ”vida civil” romana. Era el crimen irreprochable en tanto fuera, como lo
llama con precisién Harvey C. Mansfield, una “acciéon extraordinaria”, un acontecimiento cuya ausencia haria
imposible cimentar el orden en un reino o constituir una republica. 9 Pero, ;jquién o qué determina que ese hecho
extraordinario devenga en un acontecimiento necesario? Al mismo tiempo, jcémo consigue ese hecho convertirse
en extraordinario o ser diferente a cualquier otro crimen de los cometidos por un hombre ambicioso en su camino
al poder? ;En qué momento tal crimen deja de ser percibido como un acto que atenta contra un individuo en
concreto o un grupo social, para pasar a convertirse en un mito o en el principio de una historia sagrada del
origen o identidad de la vida politica?

En ese orden de ideas, es posible observar cémo el florentino encuentra coincidencia entre la situacién de la
fundacién de una republica con las necesidades que enfrenta un principe nuevo: la obligacién de exterminar a
los enemigos del orden nuevo y por lo cual en el momento de la fundacién requiere méas que nunca del uso de
la violencia. 10 Pero, como hemos dicho antes, tal violencia en si misma no es mas que un crimen comun. Si
seguimos a W. Benjamin en su teoria sobre la violencia, el origen del Estado exige un acto violento, sin duda,
pero éste debe estar revestido de unas condiciones, generalmente, ausentes en el acto mismo, sélo recibiendo sus
atributos como resultado de los efectos producidos por dicho acto. 11 El crimen fundador debe corresponder al
acto de un ser sobrenatural o un privilegiado de los dioses, por ejemplo Rémulo, un hombre divinizado o un héroe
cuyos atributos lo determinan para ser el fundador de Roma. Causa externa desde la cual se hace posible que la
accién primigenia de la vida politica sea al mismo tiempo, Unica, excepcional, ejemplar y legitima.

Si examinamos la versién en la que se apoya Maquiavelo, es decir, la obra histérica de Tito Livio, encontraremos
alli el relato de Rémulo y Remo, caracterizados por ser ambos iniciados en la ciencia augural; por lo tanto, ambos
estan en capacidad de pedir a los dioses la revelacién de 11 Walter Benjamin, Para una critica de la violencia,
trad. Marco Aurelio Sandoval, (México, Premia editora, 1978), p. 43 y ss. Daniel Arenas Vives, El crimen en el
pensamiento politico de Maquiavelo y de Tucidides, en Roberto R. Aramayo, José Luis Villacafias (Comp.), La
herencia de Maquiavelo, (México, Fondo de Cultura Econémica, 1998), pp. 105-132. quién tendria el privilegio de
dar nombre y regir la nueva ciudad mediante la interpretaciéon del vuelo de las aves. ”Dicese que Remo -ubicado
en el monte Aventino -recibié primero los augurios: constituianlos seis buitres”. 12 Pero en el monte Palatino,
Rémulo vio doce y asi lo anunci6é de inmediato. La rivalidad llevé al combate entre los seguidores de uno y otro
caudillo hasta que ”en la acometida cayé muerto Remo”. Sin embargo, Tito Livio no contento con esta suerte
de versién histérica, acude de inmediato a la tradiciéon, donde se describe de manera més dramética el suceso:
”Remo salté por juego las nuevas murallas que Rémulo habia construido, y enfurecido éste, le maté, exclamando:
«asi perezca todo aquel que se atreva a saltar mis murallas»”. 13 Un elemento significativo cambia entre el
primer relato el cual se antoja historico, frente al tradicional que se sustenta en la leyenda. El primero constata
el hecho de la muerte de Remo como producto de la casi obvia disputa sostenida por los seguidores de la victima
contra la voluntad de Rémulo; la segunda, eminentemente mitica, exhibe ante todo un cambio, a saber: el fin del
certamen, los gemelos no pueden decidir la primogenitura, compiten en todo hasta decidirse la fundacién mediante
los augurios. Como no es claro quién es el ganador, Rémulo se adelanta a construir la ciudad y a imponer el
orden simbolizado con el surco sagrado. Ya no compiten, sin embargo, Remo no parece darse por enterado, no
asume las nuevas reglas con seriedad, por eso transgrede el surco: ”salté por juego las nuevas murallas”. Mas,
por el contrario, Rémulo asume la transgresiéon de su hermano como un desafio y lo mata, pero lo hace méas que
para finalizar el juego y afirmar la derrota definitiva de Remo, para poner en accién las nuevas reglas y mostrar
su poder a los stibditos a través de los principios constitutivos, cuyo 13 Tito Livio, Historia Romana. Primera
Década, L I 7. (La cursiva es mia). 12 Véase, Tito Livio, Historia Romana. Primera Década, est. Francisco
Montes de Oca, (México, Porria, 2013), Lib. I 7. Cotejada con Tito Livio, Ab Urbe Condita Lib. I-III (el texto
en latin de la edicién bilingiie de https://kupdf. net/download/tito-livio-ab-urbe-condita-libri-i-iii-historia-d e-
roma-desde-su-fundacion__5a0b0885e2b6£5170301e8b4_p df#). Ultima consulta, 04/02/2023. sustento radica
ahora en su condicién sobrenatural. 14 Si seguimos la narracién de estos hechos en el viejo y ameno estudio de
Foustel de Coulanges, La Ciudad Antigua, podemos observar que la primera tarea realizada por un fundador



171
172
173
174
175
176
177
178

180
181
182

184
185
186
187

189
190
191
192
193
194
195
196

198
199
200
201
202
203
204
205

211
212
213
214
215
216
217
218
219
220
221
222
223
224
225
226
227
228
229

231
232

5 EL MITO DE LA DECADENCIA Y LA CRISIS

era la de elegir el sitio de la nueva poblacién. Eleccion que no se hacia sin un sentido, pues de ella dependia la
"suerte” (fortuna) del pueblo, dejando esa decisién a los dioses. Llegado el dia de la fundacién, Rémulo ofrece un
sacrificio, coloca en el mismo sitio un altar y enciende alli el fuego sagrado, asi instituye el hogar de la ciudad.
Alrededor de este hogar debe edificarse la poblacién y fija mediante un estricto ritual un surco, la marca del
recinto. 15 Trazada aquella cerca, ésta era inviolable y no tenian derecho a atravesarla ni los ciudadanos ni los
extrafios. Saltar por encima de aquel pequefio surco, como se dice hizo Remo, era un acto de impiedad, cuyo
resultado serfa la muerte para todos aquellos que intentaran imitarlo. Mas a fin de que se pudiese entrar y salir
en la poblacién fue preciso interrumpir el surco en algunos parajes, para lo cual Rémulo levanté en alto y ported,
por decirlo asi, la reja o las puertas de la poblacién. Detrds del surco sagrado se construyeron las murallas,
siendo también consideradas sagradas, no pudiendo tocarlas nadie sin el permiso de los pontifices. Alli no se
podria cultivar ni edificar, mientras el rito de la fundacién se celebraria todos los afios. 16 En esta forma el ritual
aseguraba la memoria del acto extraordinario, lo reactualizaba de generacién en generacién y mantenia vigente
lo real y significativo del mito. El mito de la fundacién, si bien representa el final del certamen donde compiten
los rivales por el puro gusto de ganar, en este caso es el principio de unas nuevas reglas de juego; las mismas
que,segun la tesis del origen ludico de la cultura, defendida por J. Huizinga -, impone un ganador, eliminando
definitivamente a su rival y creando para las generaciones subsiguientes una nueva forma de jugar o de convivir
socialmente. 17 Haciendo uso de este mito fundador de Roma, Maquiavelo reafirma en los Discursos la idea que
habia expuesto en El Principe, respecto al gobernante nuevo, esto es: si éste aspira a superar las acciones de
un tirano temporal, pasajero, cuya base de sustento radica en la fuerza, debe conseguir que su acto excepcional
se convierta en el pilar de una sociedad estable. Pero a diferencia de lo sefialado en El Principe, se afiade un
paso més: para conseguir la duracién de su accién, debe hacer trascender su acto criminal, esto es, debe superar
el dafio individual o sectario cometido contra sus dominados y beneficiar a la mayoria de sus partidarios y, a
medio camino, también a los que apoyaban a la victima. Su poder debe pasar de la fuerza a la creencia, y este
paso se consigue en el momento mismo donde la comisiéon del crimen es exhibido como un acto de superioridad
ladica, un triunfo sobre el competidor. Lo cual, como senalara el mencionado Huizinga, reviste en héroe al que
en otro contexto seria un criminal; de inmediato se le recubre de prestigio y honor por sus seguidores, mientras
los vencidos se llenan de temor y sentimiento de inferioridad. 7?78 Asi las cosas, el fundador es un hombre
excepcional, un privilegiado de los dioses como Rémulo, recibe el don de interpretar los auspicios -por ello, posee
la autoritas -y el poder de transmitirlos a la primera institucién derivada de esta accién profética, el Senado. Los
auspicios de la tradicién romana, se transforman en la mayor posesion del fundador de la nueva ciudad, segin
la visién de Maquiavelo, constituyen su capacidad excepcional por la cual devienen sus acciones en autoritas,
en buen augurio o en crecimiento, empresa, promesa de un aumento o mejoramiento del Estado. Punto donde
se produce la concordia o la aceptacién de su mando por todos los umori en conflicto, pues el éxito, la buena
fortuna del fundador se transmite de éste al 18 J. Huizinga, Homo ludens, p. 73. 17 Véase, Johan Huizinga,
Homo ludens, trad. Eugenio Imaz, (Madrid, Alianza, 2000), p. 72. grupo, siendo por ello mismo la instauracién
de un nuevo orden capaz de anular el caos inicial. 779

5 EIl Mito de la Decadencia y la Crisis

Se le podria objetar a esta tesis de la causalidad mitica del Estado propuesta por Maquiavelo, que la muerte de
Remo no fue el tnico ni el dltimo crimen cometido por Rémulo en su camino por asegurar el reconocimiento
de su autoridad sobre el pueblo romano, aunque sin duda llegd a ser el més significativo en la formacién de esa
tradicién. Su efecto se extendié hasta convertirse en el paradigma de otros crimenes aparentemente ordinarios,
los cuales aspiraban a trocarse en simbolos del cambio; por ejemplo, el caso del crimen cometido contra Lucrecia
y su posterior suicidio, en principio no permitia imaginar las consecuencias politicas radicales que traeria. Era
un asunto privado, pero también representaba la gota que colmaria el vaso de la paciencia de los aristécratas,
pues en realidad el camulo de injusticias y atropellos cometidos directa o indirectamente por Lucio Tarquino el
Soberbio y su familia, apenas requeria del motivo més leve para incitar la revuelta. 7?70 En el mito de la fundacién
de Roma, Rémulo hizo gala de su generosidad instaurando una autoridad (autoritas) y un mando (imperium),
distribuyén dolos entre el Senado y el Rey. Pero con el ascenso al poder de Tarquino el Soberbio estamos ante
un usurpador. Este no recibié su titulo ni de los Padres, como los cinco primeros reyes, ni del pueblo, como su
predecesor Servio Tulio, ni de algin privilegio misterioso que le brindara un tono mitico a su proceder o, por
lo menos, a través de un artificio legal. El ascenso al poder lo logrd, exclusivamente, por la violencia de las
armas. Sin embargo, este factor no era impedimento para ejercer el mando con cierta legitimidad, sobre todo si
lo acompaifiaba la fortuna o el éxito. Lo cual le hubiera llevado a lo sumo a conseguir el respeto de los romanos,
pues su virtu consistia en poseer habilidad para la guerra y las conquistas. Desde ese punto de vista, Lucio
Tarquino hacia honor a Roma. Mas comete dos crimenes contra la moral civica: el primero, realizado contra el
jefe de los latinos, Turno; el segundo, la rendicién deshonesta de la ciudad de Gabinia. En el caso de Turno,
Tarquino identifica a un potencial rival. Después de una desavenencia surgida como producto de un reclamo
del rey latino al haber llegado tarde a una reunion citada en el bosque sagrado de la diosa Ferentina, Turno
abandona la asamblea y Tarquino ofendido, «juré interiormente sacrificar a Turno». ??1 A través de una serie de
artimanas logra acusarlo de complotar contra su vida y contra los jefes de otras ciudades, probando la veracidad
de su acusacién en el momento de allanar la casa de Turno; alli encuentran una cantidad de armas suficientes
para demostrar lo dicho por Tarquino. La indignacién se generaliza y la asamblea, sin darle tiempo a defenderse,



233
234
235

237
238
239
240
241
242
243
244
245
246
247
248
249

251
252
253
254
255
256
257
258

260
261
262

264
265
266
267

269
270
271
272
273
274
275
276

278
279
280
281
282

283

284
285
286
287

289
290
291
292
293
294

condena a muerte a Turno, arrojando su cabeza a las aguas Terentinas, le echan encima un zarzo cargado de
piedras. ??72 Nuevamente el crimen parecia ser de aquellos favorecidos por la diosa Fortuna, pues Tarquino al
conseguir la condena y muerte de Turno reforzaba sin ningin obstaculo los convenios realizados en el pasado con
los latinos por los reyes que le antecedieron.

El segundo hecho consistié en que Gabinia, una ciudad latina, se resisti6 a los ataques de Tarquino. Obligado
a renunciar a su pretensién, Tarquino decide emplear «la astucia y la perfidia, medios indignos de un capitan
romanoy». 773 Con su hijo Sexto aparentan haber discutido, por lo cual aquél busca refugio entre sus enemigos
en Gabinia. Consigue ganarse la confianza de los principales de la ciudad hasta obtener finalmente la autoridad
absoluta sobre ellos. Una vez en el mando, envia un mensajero a su padre a fin de ser instruido sobre lo que debe
hacer a partir de ese momento. Este no le envia érdenes expresas, sino una serie de signos misteriosos. Sexto
comprende de inmediato el deseo de su padre, iniciando un periodo de terror y persecuciéon contra sus enemigos.
Distribuye los bienes de los muertos y desterrados entre el pueblo; y un buen dia, cuenta Tito Livio, privada de
jefes y de fuerza, Gabinia «cayd sin luchar en poder del rey romano». 774 Segun la interpretaciéon de G. Dumezil,
en el episodio de Turno, ocurrido en tiempos de paz, considera que Tarquino viola tres principios: una acusacién
mentirosa sostenida mediante pruebas trucadas; después el sostenimiento de su imperium a través de juegos
engafiosos y las cinicas felicitaciones que les da después de tomar su decisién; y por tltimo, la ejecucién de Turno
la cual resulta ser inusual -”un nuevo género de suplicio” -, particularmente cruel y probablemente sacrilego.
7?5 En el segundo hecho, la toma de Gabinia, sigue el mismo orden moral, pero esta vez lo transgredido no
son las costumbres familiares, sino la moral heroica, la militar: el guerrero vence al enemigo por medios poco
honorables, fraude ac dolo (astucia y picardia), cayendo la ciudad en sus manos sin lucha, como consecuencia de
una monumental y deshonesta traicién. 7?76 Por su parte, Maquiavelo destaca la violacién de Lucrecia como un
crimen contra la moral sexual, el cual constituye el vinculo y la cima de los dos anteriores. 7?7 Los crimenes,
el cometido contra Turno y contra los gabinos, afectaban a la tradicién y la moral publica. Sin duda eran
mas importantes para la conservacién de los principios del Estado que el cometido contra Lucrecia, empero éste
sefialaba el camino de la decadencia del régimen de los reyes. Tarquino el Soberbio, segin dice Tito Livio,
desconocié al Senado, no acudiendo ni a su consejo ni a su autorizacién para iniciar la guerra, ajustar tratados
o romper alianzas y se apoyé en extranjeros para someter a sus sibditos. 778 Tal relacién de crimenes cometida
por Lucio Tarquino aunada a la indiferencia con que los ciudadanos romanos los iban dejando pasar impunes, de
algiin modo constituia no sélo el debilitamiento de la autoritas romana, sino el mayor sintoma de la corrupcién
reinante al interior de la monarquia romana.

Maquiavelo destaca esto ultimo especialmente, pues ante las perfidias de Tarquino el Soberbio, los patricios
sélo reaccionaron cuando ocurrié un crimen no politico. Es decir, los optimates s6lo actuaron consecuentemente
con su funcién de guardianes de las costumbres, cuando uno de ellos, Bruto, disimulando su deseo personal de
venganza, hace del simbolo de la moral mancillada, el medio idéneo para conseguir despertar la indignacién de
los nobles. Les recuerda su condiciéon de optimates y con ello el servicio que le deben a la ciudad. Se recupera
asi la importancia de la tradicién y de los valores morales, el caracter sagrado de la fundacién, por encima del
crecimiento o el fortalecimiento politico y militar de la ciudad. ??79 Adn més, como se ha senalado, al restablecerse
la sacralidad de los principios, esto es, al producirse una nueva divisiéon y delegacién del imperium y la autoritas
entre los cénsules y el Senado, se recupera el sentido del mito de la fundacién junto con la creacién del derecho. Lo
cual significaba la renuncia del tirano a sus intereses particulares, marcando en ello la legitimidad de su cargo en
beneficio del interés comun. Dichas acciones sefialaban la distancia formal entre una grosera tirania y la legitima
monarquia. Por ello, los hechos ocurridos con Lucio Tarquino y su hijo Sexto, no podian tomar el mismo camino,
pues aunque de algiin modo acrecentaron el poder de Roma sobre otros pueblos, en el crimen contra Lucrecia
pusieron de manifiesto su mayor defecto: el beneficio personal del gobernante, el signo distintivo del tirano. De
ahi la reaccién de los patricios, la necesidad de derogar una institucién como la de los reyes, cuya "peligrosidad”
se manifestaba en la tendencia a concentrar todo el poder en una sola cabeza sin ningtin tipo de limites religiosos,
morales o legales. Evidentemente, Lucrecia fue la victima propiciatoria de la caida de la monarquia, su muerte
simboliz6 la decadencia del viejo régimen, el fin de un ciclo, mas no lograba representar el 29 Véase especialmente
Tito Livio, Historia Romana. Primera Década, Lb. II, 1; Maquiavelo, Discursos, Lb. I, 20, pp. 89-90. comienzo
de uno nuevo; por tanto, se requeria de otro sacrificio.

6 El Mito de Reforma o Refundacion

Maquiavelo lee entre lineas a Tito Livio y observa como en realidad cuando se establecié el consulado, se expulsé
el nombre de los reyes, pero no su imperium o poder de mando. Se continué con la ceremonia del sacrificio, el cual
tUnicamente el rey podia organizar para conmemorar la muerte violenta de Remo. 770 El consulado mantenia
los viejos nombres como una forma de conservar vivas las antiguas costumbres, en la cuales, dice H. Mansfield,
persiste la idea de que el sacrificio es el retorno de los dones valiosos por los més valorados dones”. 771 Asi,
en la republica romana las leyes dirigidas a retornar a los principios de la organizaciéon politica, tenian como
fin oponerse a la ambicién e insolencia de los hombres que aspiraban a la tirania. Pero esto no sucedia por
ley, sino por la oposicién de un ciudadano virtuoso. Este debfa esforzarse con total energia por ejercer la virti
contra el poder de aquellos que habian transgredido la libertad. Asi, Bruto representaba para la repiblica ese
?ciudadano” capaz de infundir vida a las nuevas 6rdenes con su enérgica oposicién. Bruto es para Maquiavelo 7el
padre de la libertad romana”, 7?72 y lo es porque posee unas cualidades especiales muy diferentes a las atribuidas



295
296
297

299
300
301
302
303
304
305
306
307
308
309
310
311
312
313
314
315
316
317
318
319
320
321
322
323
324
325
326
327
328
329
330
331
332
333
334
335
336
337
338

339

340
341
342
343
344
345
346
347
348
349
350
351
352
353
354
355
356

7 EL MITO DE LA REBELION POPULAR

a Romulo. Es, segin el florentino, "ante todo un hombre prudente que ha sabido disimular su inteligencia y
sus ambiciones hasta el Ultimo momento”. ??3 No estamos ante un hombre privilegiado por los dioses, ni tiene
facultades especiales, pero posee la cualidad politica mas valorada por Maquiavelo, a saber: el disimulo y la
audacia. En efecto, la violencia con que Bruto mata a sus hijos es comparable al homicidio tirdnico de tal y
ha sido sacralizado. Siendo asi, el caso de Bruto tiene motivos de sobra justificables, pues sus hijos pretendian
traicionarlo con el fin de recuperar los privilegios otrora otorgados por la antigua monarquia, lo cual los hacia
merecedores de castigo. Pero, al adjetivar Maquiavelo este hecho como ”severo”; le brinda a tal homicidio el
carécter de grandeza y sacrificio ejemplar. ??4 Maquiavelo ratifica su apreciacién al senalar que cuando se
produce un ”cambio de estado”, sea en republica o tirania, es necesaria "una ejecucién memorable contra los
enemigos de las condiciones presentes”, asi deviene el nuevo principe en fundador de la nueva forma de libertad.
?75 Igual a lo ocurrido con el homicidio de Rémulo, se excusa y se transforma el crimen torndndose en hecho
extraordinario, en mito, no por la inmediata credibilidad de los gobernados, sino por la fuerza del ejecutante,
quien coacciona al pueblo a compartir la necesidad de esa injusticia como necesaria para la propia supervivencia
del cuerpo social. Sobre esa capacidad coercitiva, o sea, bajo el temor de los gobernados, surge la creencia en la
bondad y la suficiencia de bondad en el acto extraordinario realizado por un hombre como Bruto.

Tal es el sentido que deduce Maquiavelo de este hecho, desde el cual enuncia una especie de regla general
para la conservaciéon del Estado por parte del reformador, asi dice: ”quien instaura una tirania y no mata a
Bruto, o instaura un estado libre y no mata a los hijos de Bruto, se mantiene poco tiempo”. 7?76 Sea entonces
una tirania o un Estado libre, se exige desde este punto de vista a la pragmética politica, rapidez y eficacia en
la toma de decisiones por parte del nuevo gobernante con aspiraciones de largo alcance; pero, esa capacidad de
decisién sélo se concreta cuando el hecho se hace memorable. Por lo tanto, es necesario transformar ese acto
en mito, en creencia vital compartida tanto por las instituciones como por los gobernados, es decir, deviene en
tradicién sagrada. A tal punto llega, como sefiala el florentino, que los principes "empiezan a perder la corona
en el mismo instante en que comienzan a transgredir las leyes y las normas antiguas?” 777 , y también cuando
dejan de respetar las tradiciones con las cuales los hombres se han mantenido por largo tiempo.

Las acciones de Bruto, segin el andlisis de Maquiavelo, abren el mito en dos direcciones: la del rebelde
aprovechando una infraccién del fuero privado, como la cometida por los Tarquinos contra Lucrecia, convirtiendo
el delito en un hecho excepcional capaz de producir un efecto politico marcando, en este caso, el fin del ciclo
del régimen mondarquico. Y, con el crimen sobre sus hijos, Bruto deviene en reformador, haciendo de ese hecho
extraordinario la oportunidad de supuestamente volver a restablecer los principios fundadores de la ciudadania
bajo el amparo de la moral aristocratica. He aqui como, aparte de retomar el drama de la muerte de los hijos
de Bruto, segtin la descripcién de Tito Livio, Maquiavelo no enfatiza en la objetividad del bien publico, sino en
su condicién sagrada, en el simbolo representativo de la idea de ”patria”, la cual debe despertar las mas intimas
emociones y la seguridad en los ciudadanos de ”que, dejando de lado cualquier otro respeto, se ha de seguir
aquel camino que salve la vida de la patria y mantenga su libertad.” ??8 En efecto, Maquiavelo no comprende
la tradicién como inmovilidad, sino como recurso de renovacion de las instituciones cuando el propio mito esta
en peligro, cuando se presenta una crisis de legitimidad por una amenaza externa o por los extremismos de
algin sector social o de algiin gobernante inclinado a darle prioridad a sus ambiciones. Son los acontecimientos
indicativos de que la autoridad sagrada del Estado debe reformarse de la misma forma, mediante una nueva
figura mitica: tirano, dictador o legislador, pero en todo caso gracias a un hombre o unos hombres excepcionales.
Tal hombre debe actuar en proporciéon a los acontecimientos extraordinarios, ya sea aparentando retornar a la
condicién més sagrada del Estado, con la intencién de seducir y dominar a los gobernados; ya efectivamente
retornando a los principios o tradiciones constitutivas de la vida politica en las cuales descansan las convicciones
mas intimas de los ciudadanos.

7 El Mito de la Rebeliéon Popular

Los anteriores relatos plasman la situacién de una clase gobernante que hasta ahora no se ha visto constrefiida a
requerir del apoyo del pueblo. Este apenas ha sido utilizado, como dirfa Claude Lefort, como objeto sobre el cual
recae la autoridad del monarca, en la forma ”del padre que debe golpear a sus hijos”; o como hacen los optimates
atrayéndolo a su causa, dejandolo actuar en tumulto, con la esperanza de ser reconocidos como padres por la
plebe. 7?79 Sin embargo, conscientes los patricios de su propia superioridad, pero también de la volubilidad de los
dominados, casi inmediatamente con la caida de la monarquia, deciden mostrarle a la plebe signos exteriores de
apertura y libertad, tratan de ocultar la desigualdad social y buscan mitigar los deseos de venganza que mantenia
el pueblo contra sus abusos.

La aristocracia concibe asi una politica de simulacién dirigida a manipular la multitud en dos formas: por
una parte, haciéndola su aliada en las empresas militares que surgen, ora como invasores, prometiéndole pingiies
ganancias, ora en guerras de defensa, bajo el temor de la invasiéon de una fuerza exterior; y por otra, mediante el
clientelismo, es decir, haciendo de la protecciéon econémica de los patricios un medio para someter a los pequenios
propietarios y agricultores a través de préstamos con elevados intereses. De esas practicas surge una estrategia, la
de ahogar con la usura a los deudores, a tal extremo que los acreedores al ver impagados sus créditos, presionan
al Senado para emitir leyes de embargo, expropiacién y hasta de prisién contra los deudores o sus hijos. 770
Cuando esta presion se generaliza, la inconformidad y la resistencia también empieza a manifestarse de manera
cada vez mdés frecuente mediante intrigas y conjuras, desestabilizando la reptublica. 7?71 Y cuando el conflicto



357
358
359
360
361
362
363
364
365
366
367
368
369
370
371
372
373
374
375
376
377
378
379
380
381
382
383
384
385
386
387
388
389
390
301
392
303
304
395
396
307
308
399
400
401
402
403
404
405
406
407
408
409
410
411
412
413
414
415
416
417
418
419

amenaza con estallar, los patricios, a través de los cénsules, hacen lo necesario para organizar una guerra; o,
por suerte, surge una nueva amenaza exterior, viéndose las partes obligadas a ceder sus pretensiones internas,
aplazdndolas mientras se resuelve el conflicto externo. Pasado el peligro, los asuntos internos retoman su curso y
la lucha entre los grandes y la plebe contintia dirimiéndose con la mediacién del Senado y la ley, quienes favorecen
generalmente a los mas poderosos. 772 Para Maquiavelo esta rivalidad entre las clases constituye el motor de la
republica, le permite conservarse y reactualizarse. 773 Sin embargo, comprende también la peligrosidad de este
juego basado en la contradicciéon de las pasiones sociales. Requiere para su cohesiéon y duracién de unas reglas
equitativas y claras, permitiéndole a la clase gobernante mantener ciertos derechos y privilegios; pero del mismo
modo concibe la idea de otorgar a los gobernados la oportunidad de alcanzar los medios necesarios para resistir
y resarcirse de los atropellos de los poderosos.

Segun la narracién de Tito Livio, estas reglas de juego relativamente equitativas fueron un logro histérico de la
plebe, la cual después de la victoria en la triple guerra exterior sostenida por Roma contra los volscos, los sabinos
y los equos, un soldado, Lucio Sicinio Dentato, impulsa a una parte de ellos a abandonar la Urbe, trasladdndose
al monte Sacro, 774 negdndose a obedecer las leyes de la ciudad. Temerosos ante esta abierta rebelién, el Senado
envia a un plebeyo, Menenio Agripa, como mediador. Este consigue convencerlos mediante argucias retéricas
y un acuerdo por el cual se crea una nueva institucién, los tribunos del pueblo, excluyendo toda posibilidad de
permitir a los patricios aspirar a esa magistratura.

Sin duda, este acontecimiento simbolizaba el reconocimiento del pueblo como sujeto politico de la repiblica, sin
embargo, el hecho en si mismo no parece haber tenido suficiente relevancia, ni para el historiador paduano ni para
el secretario florentino, como para ser elevado al nivel de una accién sagrada. Quizé se debié a que una vez pasado
el peligro, apaciguados los dnimos de la plebe, los patricios, en general, y los optimates miembros del Senado
volvieron a sus andadas, es decir, la manipulaciéon de la plebe o el flagrante desconocimiento de la autoridad de
sus tribunos. Asi, se reanudaron las tensiones entre patricios y plebeyos, pero las tdcticas por aparentar un orden
de libertades en beneficio de los dominados, permitié introducir la discusién sobre el problema de las deudas y
la propuesta de ley agraria. Y, aunque en el fondo, los nobles siempre se las arreglaron para evitar la ejecuciéon o
el cumplimiento de esta ley, 7?5 he aqui, en ese juego de simulaciones, el Senado aparentando apertura, convino
en enviar a Grecia una misiéon a fin de adoptar normas propias de la democracia ateniense. De este modo, al
retorno de dicha misién, con el fin de implementar esas novedades juridicas, el Senado y el pueblo aceptaron
nombrar una especie de asamblea constituyente, en cabeza de diez hombres, cuya tarea fue la de implementar
esa normatividad en una especie de cédigo, de donde saldria aquella institucién que conocemos en la tradicién
del derecho romano como la Ley de las XII Tablas (451-450 a.C).

Mientras esta comision de expertos, conocidos como los decenviros, trabajaba en la redaccién de las nuevas
leyes, gracias a la habilidad de quien los encabezaba, Apio, aristocrata y habil orador, consigue seducir al pueblo.
En breve, se repetirian las arbitrariedades de Tarquino el Soberbio: se escamotea la autoritas del Senado y el
imperium de los consules, asi como se anula la conquistada potestas de los tribunos del pueblo. El decenvirato,
de este modo, terminarfa trocdndose de una dictadura legal en una dictadura de facto. Pronto van apareciendo
en el relato de Tito Livio 45 Tito Livio, Historia Romana. Primera Década, Lb. III 1. los elementos propios
de un nuevo mito, muy proximo al drama de la violacién de Lucrecia, a saber: el jefe de los decenviros se ha
prendado de Virginia, hija de un militar plebeyo, quien se encuentra en otra ciudad. Apio quiere seducir por la
fuerza a la joven. Virginia se resiste, pero Apio al enterarse que la madre de ésta era una esclava, obliga a uno de
sus clientes a reclamarla como propietario. Para ello debe seguirse un procedimiento ante un tribunal presidido
por el propio Apio, quien, sin embargo, no puede emitir una decisién de forma inmediata, lo cual le da tiempo a
Virginio, padre de Virginia, de llegar y hacerse parte en dicho juicio. Empero, una vez Virginio conoce la decisién
del tribunal presidido por Apio, este decide adjudicar su hija a su cliente en calidad de esclava, a fin de librarla del
oprobio, prefiere matarla con sus propias manos. El suceso genera la sublevacién de la multitud y de los ejércitos:
”?7juntandose con el remanente de la plebe romana, se fueron al monte Sacro”, 7?76 alli permanecieron hasta que
los decenviros abdicaron su autoridad, fueron nombrados los tribunos y los consules, y quedd restablecida la
antigua forma de gobierno.

En la narracién del historiador paduano, se advierte la clara intencién de mitificar los hechos ocurridos junto
con sus consecuencias: revestia lo ocurrido bajo la misma atmosfera del crimen cometido contra Lucrecia, como
un delito contra la moral sexual; pero también, con la muerte de Virginia por la mano de su padre, alcanzaba el
nivel de crimen contra la moral ptblica similar al ejemplo de Bruto matando a sus hijos. De esta manera, Tito
Livio parecia querer sintetizar en la figura de Virginio el simbolo de la rebelién popular, pero con el sacrificio de
su hija la efectiva sacralizacién de los tribunos del pueblo y el derecho de apelaciéon ante el pueblo, solemnidad
ausente en la rebelién de Sicinio y motivo por el que quizéds los patricios no tenian ningin temor ni reparo para
querer pasarla por alto.

Con todo, Maquiavelo no se deja conmover por la extensa composicién y el dramatismo empleado por el
paduano; por el contrario, reduce el mito a los elementos netamente politicos suprimiendo London Journal of
Research in Humanities and Social Sciences los de contenido moral. Asi, en primer lugar, desplaza el foco de
atencion hacia el causante de los acontecimientos, es decir, Apio. Recuerda cémo se produjo su ascenso al poder
a través de la formacién del decenvirato resultante de ”las mismas causas originarias de tirania en casi todas las
republicas, el gran deseo de libertad en el pueblo y el gran deseo de mando en la nobleza”. 7?77 Maquiavelo extrae
asi la consecuencia de las luchas desmedidas entre patricios y plebeyos, esto es, la tirania. Por ello se esfuerza



420
421
422
423
424
425
426
427
428
429
430
431
432
433
434
435
436

438
439
440
441
442
443
444
445
446
447
448
449

451
452
453
454

456
457
458
459
460
461
462
463
464
465
466

467

468
469
470
a7
472
473
474

476
477
478
479
480
481

8 III. CONCLUSIA?”N

en evidenciar qué es lo indispensable para la existencia y subsistencia de la reptublica mixta: en primer lugar, los
patricios son imprescindibles para la republica, pues sin ellos la reptblica como tal no existiria; y lo peor, si por
alguna razén son eliminados, un ciudadano (como Apio) se transformard en tirano del pueblo sin que éste tenga
ahora a quién acudir en demanda de auxilio. 778 Maquiavelo asi enfatiza una de sus mas apreciadas convicciones,
consistente en considerar a una parte de los patricios, quienes por su condicién de fundadores y reformadores de
la republica, siempre defenderéan su labor como ciudadanos por encima de sus intereses particulares. 7?9 Pero,
en segundo lugar, Maquiavelo recuerda también cémo la figura de Apio, en su condicién de usurpador, cometié
un grave error, pues antes de haber conseguido la tirania se enemist6 con los que lo llevaron al poder y lo podian
sostener, esto es, la propia plebe: "?porque cuando se quiere ejercer el mando apelando a la violencia, preciso es
tener mas fuerza que los forzados a obedecer”. 7?70 La fortaleza del pueblo radica en ser la mayoria, pero si un
gobernante consigue el favor de esa multitud organizada, teniendo por enemigo a los grandes, estd més seguro.
Apoyandose en esa base mayoritaria el gobernante encuentra su virtud.

Mas, a Apio no lo acompaiia ni la virtud ni la fortuna, ya que si fuera un tirano virtuoso, es decir, habil y
prudente, hubiese podido prescindir del apoyo del pueblo, creando una guardia personal formada por soldados
extranjeros; o armando a los campesinos supliendo a los ciudadanos o se hubiera aliado a los vecinos poderosos,
quienes lo hubieran apoyado en la defensa. 7?71 Pero Apio, no tiene en cuenta estas posibilidades, empeorando su
situacién al ofender a la hija de un militar plebeyo, agudizando asi su distanciamiento del sector popular y su mala
suerte. Maquiavelo da asi las Gltimas pinceladas a su cuadro mitico de la republica mixta, destacando el elemento
fundamental sin el cual ésta no funciona: ante todo, la necesaria tensiéon entre plebeyos y patricios, evitando su
descontrol. Un sector no puede pretender aniquilar a su enemigo; en este caso, el Senado no debe intentar acabar
con los tribunos, ni la plebe con los consules, pues ”? de [ese] modo? se cegaron, -dice Maquiavelo-y acabaron
acordando tal desorden”. 7?72 Se hace claro entonces, como -en la misma forma que el régimen de los reyes o el
de la aristocracia -, el pueblo requiere también de un trasfondo mitico capaz de insertar y legitimar su presencia
como parte fundamental del juego politico. Por supuesto, el pueblo en su condicién de sujeto debe tener unas
caracteristicas especiales, unos elementos miticos dignificantes, distintos a la forma como lo ha caracterizado la
tradicion, incluyendo a Tito Livio, el de ser una masa susceptible a ser movida ciegamente por las pasiones.

El florentino en este punto se distancia del relato de Tito Livio. Si el paduano enfatizaba en querer hacer
aparecer la atmosfera de su relato dentro de un ambiente de indignacién moral, Maquiavelo se limita a destacar
en forma escueta que Virginio ”la mat6 para liberarla”, pero a causa de este hecho se originaron los "tumultos
en Roma y en los ejércitos?”. 773 Y de ahi deriva la rebelién que encauzé Virginio, quien sélo repite los gestos
realizados por Siciano en la primera sublevacién del pueblo romano, pero esta vez sin licenciar al ejército como
ocurrié con su antecesor. Asi lo importante para Maquiavelo es la reiteracién, la coincidencia entre Virginio
y Siciano, a saber: su origen plebeyo, su condicién de militares y su sentimiento patrio, lo cual implica las
caracteristicas virtuosas que le atribuye al pueblo: ”?este amor y este valor no pueden nacer en otros, sino en
tus subditos,?si se quiere conservar el poder, si se quiere mantener una republica o un reino, formar el ejército
con los propios stibditos?”. 7?4 Dicho de otro modo, un pueblo armado y libre es la garantia de salvacién de la
patria, pues sélo el afecto les impulsa.

El interés del florentino se dirige, en esta forma, a darle un nuevo sentido al sentimiento patrio. La pasién por
la republica es amor, lo cual no es un defecto sino una virtud. El pueblo, representado por plebeyos como Siciano
o Virginio, no actuaba en contra de la republica, su deseo era ser reconocidos como parte indispensable de ella.
El propio relato muestra a Virginio, encabezando el levantamiento, recibiendo a los comisionados del Senado en
el monte Sacro, y en lugar de cuestionar la autoridad de estos o molestarse por las exigencias que le hacen, cae
en cuenta de la inutilidad de una multitud sin jefes. 7?75 Toma conciencia, como lo hard Maquiavelo en toda la
ultima parte del Libro I de los Discursos, de la tnica forma de conseguir el respeto del bando enemigo, esto es:
estar en capacidad y disposicién de negociacién. Por lo tanto, a partir de este momento, se hacia indispensable
y legitimo el restablecimiento de los tribunos de la plebe y la legitimacién del derecho de apelacién al pueblo de
las decisiones de todas las autoridades junto con la condena de los decenviros.

8 III. CONCLUSIA?”N

El mito de la muerte de Virginia en manos de su padre para salvarla del oprobio, no tiene como fin promover una
revolucién contra la republica. Por el contrario, la sublevacién de Virginio al reiterar el acto de Sicinio, manifiesta
no s6lo la capacidad de reaccién del pueblo frente a los desmanes de los grandes, sino que tal reacciéon no es casual.
Maquiavelo le da asi a los sentimientos y pasiones del pueblo el caricter de cualidad, siempre y cuando sean
llevadas con moderacién y canalizados positivamente por un jefe elegido entre ellos mismos. Por consiguiente,
el pueblo En esta forma, la instauracién de los tribunos de la plebe y la mitificacién de esta instituciéon era
indispensable para que, por lo menos, una parte del pueblo interesada en participar directamente en la gestion de
los asuntos publicos, cuide de la debida y justa aplicacién del ejercicio del derecho de apelacién en cabeza de los
ciudadanos contra cualquier decisién emitida por los 6rganos de la republica. Asi, quien primero quiso hacer uso
de ese derecho de apelacién fue el propio Apio, pero Virginio no lo consideré digno de ese derecho. Apio reclamo
en seguida exigiendo al pueblo no violar aquella norma que acababa de restablecer con tanto empeno. A pesar
de su alegato, es apresado y, antes de ser juzgado, el antiguo decenviro se suicida. Maquiavelo recuerda un caso
similar ocurrido en tiempos de Savonarola, el cual llev6 a la repiblica popular al desprestigio, pues mostraba
con esta actuaciéon una sefial grave de corrupciéon. 7?76 La moraleja de esta omisiéon nos lleva a observar con



482
483
484

486
487
488
489

491

492
493

494

claridad la pretension de Maquiavelo, la de reconocer no sélo la imposibilidad de prescindir en el funcionamiento
de la republica de cualquiera de sus sujetospatricios o plebeyos -, sino la necesaria sumisién de cada uno de esos
sectores a la ley.

En efecto, con el mito de la rebelién popular, Maquiavelo termina de apuntalar los pilares del marco de creencias
dentro del cual se personifica y se da presencia a los actores de la vida republicana. Un cosmos politico donde
las clases sociales rivales como las instituciones que articulan y canalizan sus deseos e intereses, son elementos
imprescindibles de un complejo engranaje galvanizado por aquellos mitos constitutivos de lo sagrado, es decir, de
lo que siempre debe estar presente y no debe ser alterado en una comunidad organizada como republica mixta.
En ello reside el sentido y el fin de eso que E. Cassirer llamara el mito del Estado” 57 : un artificio construido
por hombres virtuosos, capaces de domenar los caprichos de la fortuna, pero también ayudados por ella, quienes
en su papel de héroes o de victimas se han ido sacrificando por conseguir un orden social donde, segin la teoria
del florentino, la mayoria de los ciudadanos podrian lograr coexistir dentro de una paz dindmica y libre, al menos
durante un ciclo temporal més extenso que el de cualquier otro régimen. * 2 2 4

Figure 1: 1 Véase,

! Maquiavelo, Discursos sobre la Primera Década de Tito Livio, Lib. I 2, pp.31-33.

2 Véase, Harvey C. Mansfield, Machiavell’s Virtue, (Chicago & London, The University of Chicago Press,
1998), p. 76.

3 Volume 23 | Issue 4 | Compilation 1.0 @ 2023 London Journals Press Cosmology and Myth in the Construction
of Machiavelli’s Mixed Republic

4 Maquiavelo, Discursos, Lb. I, Cap. 43, p. 136. posee también una forma de virtud, la cual le permite
ubicarse dentro del orden politico, con todo derecho, en posicién de negociar y debatir en igualdad de condiciones
con su contraparte, los patricios. Y gracias al empleo de esa habilidad, un pueblo libre, como el romano, tiene la
funcién politica de vigilar a los poderosos y la obligacién moral de velar por la conservaciéon de la libertad y el
acrecentamiento de los medios para alcanzar el beneficio comun.



8 III. CONCLUSIA?”N

76

Figure 2: 7 Maquiavelo, 6 Maquiavelo,

10



Figure 3: 9 Maquiavelo,

Roémulo
sobre su hermano. Pero recordemos: habiéndose
fundado a partir de
institucionalidad romana y con ello el bien
comun, ese homicidio ha quedado excusado como
30 Maquiavelo, Discursos, Lib. I, 25, pp. 97-98.

33 Magquiavelo, Discursos, Lb. III, 2, p. 295. 32 Maquiavelo, Discursos, Lb. III, 3,
p- 297. 31 H. Mansfield,

Figure 4:

11

[Gh



8 III. CONCLUSIA?”N

12



495
496
497

498

499
500

501

502

503
504

505
506

507

509
510
511

512
513

514

515
516

517
518

519
520

521
522

523
524

525
526

527

[Livio et al.] , Tito Livio , Urbe Ab , Lib Condita , I-lii . https://kupdf.net/download/
tito-livio-ab-urbe-condita-libri-i-iii-historia-de-roma-desde-su (funda-
cion_5a0b0885e2b65170301e8b4_pdf# (04/02,/2023)

[Coulanges and De ()] , Foustel Coulanges , De . 1990. La Ciudad Antigua, Bogotd, Panamericana.

[Mansfield et al. ()] , Harvey C Mansfield , Machiavell’s Virtue , & Chicago , London . 1998. The University of
Chicago Press.

[Cicerén et al. ()] , Sobre Cicerén , Trad La Repiblica , Alvaro D’ors , Gredos Madrid . 2000.
[Polibio et al. ()] , Historias Polibio , V-Xv Libros , Trad Manuel , Balasch Recort . 2000. Madrid, Gredos.

[Maquiavelo and Principe ()] , Nicolds El Maquiavelo , Principe . 2008. Edicién bilingiie, trad. Stella Mastran-
gelo, México, Universidad Auténoma de la Ciudad de México

[Machiavelli ()] Discorsi sopra la Prima Deca di Tito Livio, en Tutte le Opere, Niccold Machiavelli . 2018. Firenze,
Bompiani.

[Maquiavelo ()] ‘Discursos sobre la Primera Década de Tito Livio, trad’. Nicolds Maquiavelo . Ana Martinez
Arancon 1987. Madrid, Alianza.

[Vives and Daniel ()] ‘El crimen en el pensamiento politico de Maquiavelo y de Tucidides’. Arenas Vives , Daniel
. La herencia de Maquiavelo, Roberto R Aramayo , Luis José , Villacafias (eds.) (México) 1999. Fondo de
Cultura Econémica.

[Cassirer ()] ‘El mito del Estado, trad’. Ernst Cassirer . Eduardo Nicol, México, Fondo de Cultura Econémica
1974.

[Huizinga ()] ‘Homo ludens, trad’. Johan Huizinga . Fugenio Imaz 2000. Madrid, Alianza.

[Lefort and Maquiavelo ()] Lecturas de lo politico, trad, Claude Lefort , Maquiavelo . 2010. Pedro Lomba, Madrid,
Trotta.

[Dumézil ()] ‘Les trois péchés des Tarquins, pére et fils’. Georges Dumézil . Esquisses de mythologie 2003. Paris:
Gallimard.

[Mansfield ()] Machiavelli’s New Modes and Orders. A Study of the Discurses on Livy, Harvey C Mansfield .
2001. Chicago: The University of Chicago Press.

[Benjamin ()] Para una critica de la violencia, Walter Benjamin . 1978. México, Premia editora. (trad. Marco
Aurelio Sandoval)

[Livio and Historia ()] Primera Década, estudio preliminar de Francisco Montes de Oca, Tito Livio , Romana
Historia . 2013. México, Porrua.

[Garcia et al. ()] ‘Someter la ocasién, domar la fortuna’ Gonzdlez Garcia , José Marfa , ; Aramayo , Roberto R
Villacafias , José Luis . La Herencia de Maquiavelo, (México) 1999. Fondo de Cultura Econémica.

[Véase and Cassirer ()] Ernst Véase , Cassirer . El mito del Estado, (México, Fondo de) 1974.

13


https://kupdf.net/download/tito-livio-ab-urbe-condita-libri-i-iii-historia-de-roma-desde-su
https://kupdf.net/download/tito-livio-ab-urbe-condita-libri-i-iii-historia-de-roma-desde-su
https://kupdf.net/download/tito-livio-ab-urbe-condita-libri-i-iii-historia-de-roma-desde-su

