
Scan to know paper details and
author's profile

382U

LJP Copyright ID: 573364
Print ISSN: 2515-5784
Online ISSN: 2515-5792

London Journal of Research in Humanities and Social Sciences

Volume 23 | Issue 4 | Compilation 1.0  

ABSTRACT

Cosmology and Myth in the Construction of 
Machiavelli’s Mixed Republic

Luis Felipe Jiménez Jiménez

University of Zacatecas

Starting from the pagan cosmological order, in wich cyclical time and fortune determine the variation of 
things, Machiavelli takes advantage of the historical narration of Titus Livius, raising to status of myths four 
specific events of Roman political tradition: the foundation of State, the fall of monarchy, the rise of 
aristocracy and the popular rebellion. Constituted as sacred events, above historical objectivity, he underpins 
them as the basis of beliefs on wich a community maintains the legitimacy of the establishment, of what he 
conceive as “mixed republic”. Consequently, the most appropriate political order for coexistence between 
rivals, the preservation of citizen freedom and the ability to resist vicissitudes, is the product of sacred human 
virtue in its fight to dominate the goddess Fortune.

Keywords: machiavelli, myth, paganism, fortune and virtue, republicanism.

Classification: DDC Code: 302.222 LCC Code: BL604.B64

Language: English

© 2023. Luis Felipe Jiménez Jiménez. This is a research/review paper, distributed under the terms of the Creative Commons Attribution-
Noncom-mercial 4.0 Unported License http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/), permitting all noncommercial use,
distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly cited.





Cosmology and Myth in the Construction of
Machiavelli’s Mixed Republic

Cosmología y Mito en la Construcción de la República Mixta de Maquiavelo

Luis Felipe Jiménez Jiménez
___________________________________________

ABSTRACT

Starting from the pagan cosmological order, in

wich cyclical time and fortune determine the

variation of things, Machiavelli takes advantage

of the historical narration of Titus Livius, raising

to status of myths four specific events of Roman

political tradition: the foundation of State, the

fall of monarchy, the rise of aristocracy and the

popular rebellion. Constituted as sacred events,

above historical objectivity, he underpins them as

the basis of beliefs on wich a community

maintains the legitimacy of the establishment, of

what he conceive as “mixed republic”.

Consequently, the most appropriate political

order for coexistence between rivals, the

preservation of citizen freedom and the ability to

resist vicissitudes, is the product of sacred human

virtue in its fight to dominate the goddess

Fortune.

Keywords: machiavelli, myth, paganism, fortune

and virtue, republicanism.

Author: Master’s Degree in Theorical and Practical

Philosophy. Academic Unit of Philosophy, Autonomous

University of Zacatecas “Francisco García Salinas”.

RESUMEN

A partir del orden cosmológico pagano, en el que

el tiempo cíclico y la fortuna determinan las

variaciones de las cosas, Maquiavelo, aprovecha

la narración histórica de Tito Livio, elevando a la

condición de mitos cuatro acontecimientos

específicos de la tradición política romana: la

fundación, la caída de la monarquía, el ascenso

de la aristocracia y la rebelión popular.

Constituidos como acontecimientos sagrados,

por encima de la objetividad histórica, los

apuntala como la base de creencias sobre la cual

una comunidad sostiene la legitimidad de la

institucionalidad de lo que él concibe como la

“república mixta”. Consecuentemente, el orden

político más adecuado para conseguir la

coexistencia entre rivales, la conservación de la

libertad ciudadana junto con la capacidad de

soportar las vicisitudes, es el producto de la

virtud humana sacralizada en su lucha por

dominar a la diosa Fortuna.

Palabras clave: maquiavelo, mito, paganismo,

fortuna y virtud, republicanismo.

I. INTRODUCCIÓN

Maquiavelo (1469-1527), es el escritor del orden

por excelencia, es un perfecto geómetra, un

representante de la ratio típica del Renacimiento.

Su obra está organizada a la manera de un

proyecto arquitectónico, ordenando en una

totalidad la compleja trama del pensamiento y del

lenguaje mismo; en una palabra, en el logos. El

pensamiento político de Maquiavelo y el proceso

mismo de su argumentación, sigue una lógica

fundada ante todo en indicaciones causales. Esta

lógica no sólo comprende la persuasión, sino que

expresa un deseo de ordenar los acontecimientos,

hechos, acciones y decisiones al interior de un

diseño muy preciso. Sin embargo, el tema del

orden político en su obra está estrechamente

conectado a una raíz más vasta, la cual debe

buscarse en el ámbito cosmológico y

antropológico; es el orden de la naturaleza, el

kosmos, aquello que no parece dejar nada al

arbitrio o a la libertad, aquello que señala el

camino de la humanidad mediante el ritmo cíclico

de la eterna repetición de la historia.

Por ello, ¿habrá que decir que las cosas, en el

plano político, son incalculables, a diferencia de

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

17 © 2023 London Journals Press Volume 23 | Issue 4 | Compilation 1.0



las del mundo físico, y que el mundo humano y

social está gobernado por el azar? La experiencia

le había enseñado al florentino que hasta el mejor

consejo político resulta a veces ineficaz. Las cosas

siguen su propio curso y desbaratan todos

nuestros deseos y propósitos. Vivimos en un

mundo inconstante, irregular y caprichoso,

desafiante de todo esfuerzo por calcular y

predecir. Por mucho que la tradición moderna

haya querido darle cierta intención científica al

pensamiento de Maquiavelo, la forma como

organiza sus ideas está aún en medio de la

transición entre la mentalidad medieval y la

moderna, pero al encontrarse con la inestabilidad

del accionar político, su explicación sobre el

origen del Estado y, en especial, de la autoridad

poco o nada podía hallar en las fuentes

tradicionales, ni siquiera en las tesis más

arriesgadas, como la de los antipapistas Marsilio

de Padua (1275/80-1342/43 aprox.) o el divino

Dante (1265-1321). En realidad, estas posturas no

pasaban de renovar las tesis aristotélicas dirigidas

a promover la prioridad del poder temporal y a

limitar los alcances de la autoridad pontificia en

los asuntos humanos.

Maquiavelo no pretendía confrontarse ni con la

tradición imperial, ni con la eclesiástica, ni estar

en pugna con los poderes fácticos de su tiempo; su

interés se dirigía a justificar el acceso al poder de

un usurpador, como se deduce en su Príncipe

(1513). Justificación que muestra la necesidad de

la violencia sin ningún reparo moral, valorando

los crímenes cometidos por Agátocles o por César

Borgia, como acciones eficaces cuyo resultado

debe medirse porque ha dado acceso o le ha

permitido conservar el poder al tirano.
1

Si bien, en

su obra más compleja, los Discursos sobre la

Primera Década de Tito Livio (1519),
2

no

abandona esta visión del todo, avanza un paso en

la tarea de estructurar las instituciones más allá

de la personalidad del príncipe, buscando la

2
Véase, Maquiavelo, Nicolás. Discursos sobre la Primera

Década de Tito Livio, trad. Ana Martínez Arancón (Madrid,

Alianza, 1987). Se ha cotejado esta edición con Machiavelli,

Niccolò, Discorsi sopra la Prima Deca di Tito Livio, en Tutte

le Opere (Firenze, Bompiani, 2018).

1
Véase, Maquiavelo, Nicolás. El Príncipe, Edición bilingüe,

trad. Stella Mastrángelo (México, Universidad Autónoma de

la Ciudad de México, 2008), VIII, p.119.

articulación maquinal y eficiente de una

organización política, la cual no sea

exclusivamente el resultado del capricho o la

volubilidad del gobernante. Es decir, la mayor

preocupación de Maquiavelo en los Discursos se

centra en el paso de la situación inestable de una

tiranía a un orden institucional y duradero. Por

consiguiente, en esta obra el florentino trata de

establecer los factores que transforman la fuerza

tiránica, impositiva y personal en una fuerza

institucional, persuasiva y participativa.

De ahí que el florentino necesite acudir al mito o a

la tradición pagana como base de un relato, donde

las antiguas creencias paganas sirvan para

sacralizar ciertos acontecimientos sobre los que se

funda y se hace posible la vida política. Eleva así

hechos especiales de la historia política de Roma

contada por Tito Livio al carácter de sagrados,

conduciendo al gobernado a aceptar la autoridad

del gobernante, en tanto persuaden al gobernante

a reconocer los deseos de los gobernados;

convirtiéndose ese orden de creencias en el

trasfondo que acompaña al funcionamiento

dinámico de las leyes, a su obediencia sin

coacción, a la realización de ciertas prácticas, a la

celebración armónica de rituales que se

escenifican entre los dominadores y los

dominados, conformando un orden común, un

cosmos, sobre el que se cimenta la cotidianidad de

la vida civil.

II. LA BASE COSMOLÓGICA DEL ORDEN
POLÍTICO

Un momento inicial, una mutación o un cambio

que se remonta en el tiempo a los orígenes, no es

un tiempo físico, sino un tiempo donde se produce

la “transformación” y la “acumulación”, es la

anakyklosis, el ciclo dentro del cual todos los

regímenes políticos están obligados a vivir. Tal

como lo expusiera Polibio y lo repitiera Cicerón:

las formas puras siempre se corrompen, la

monarquía degenera en tiranía, la aristocracia en

oligarquía, la república en democracia.
3

El

deterioro o la corrupción es cuestión de tiempo.

3
Polibio, Historias, Libros V-XV, trad. Manuel Balasch

Recort, (Madrid, Gredos, 2000), Lib. VI 57-58. Cicerón,

Sobre la República, trad. Álvaro D’Ors, (Madrid, Gredos,

2000), Lib. I 28,44-30,46.

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

18 Volume 23 | Issue 4 | Compilation 1.0  © 2023 London Journals Press

Cosmology and Myth in the Construction of Machiavelli’s Mixed Republic



Lo puro se hace impuro y viceversa. El tiempo

cíclico era parte de la racionalidad griega y

romana, sin embargo, su origen se radicaba en las

más arraigadas creencias de la antigüedad

religiosa; en él se verificaba la perduración de los

valores humanos, así como también su

desaparición y su decadencia. Maquiavelo

encuentra en esta concepción cosmológica del

tiempo, la clave del ascenso y degeneración de los

regímenes políticos, un sistema de determinación

de las etapas de crecimiento, decadencia y

renovación de la comunidad humana.
4

Al interior de esa temporalidad se construye el

accionar político, pero éste estaría determinado

por dos factores, uno eminentemente mitológico,

la diosa Fortuna; y el otro, la Virtud, una realidad

moral a la que Maquiavelo le da un significado

completamente novedoso: el de la habilidad, la

prudencia o el cálculo poseído por un sujeto.
5

Digamos que fortuna y virtud son desde la

perspectiva del discurso maquiaveliano, dos

principios de realidad determinantes de todas las

actividades humanas, en especial, las del

gobernante y, sin duda, las del pueblo. Ambas son

dos condiciones con las cuales todo hombre debe

contar siempre.

Desde El Príncipe, Maquiavelo ha hecho de la

virtud una cualidad puramente humana,

consistente en la capacidad o la habilidad que

desarrolla un determinado ser humano o un

pueblo para hacer, mejorar o conservar una

situación que le favorece; mientras que la fortuna

hace parte del capricho, lo impensado, el error

que escapa al plan perfecto concebido por

virtuosas mentes y manos humanas. De esa

manera, la relación virtud-fortuna, puede

traducirse como el conflicto contenido en todo

plan racional, incapaz de desprenderse nunca de

lo irracional. Allí radica la astucia del hombre

político: contar siempre con la fortuna y

anticiparse a ella en tanto sea posible. En El

Príncipe, Maquiavelo comparaba a la fortuna con

5
Véase, José María González García, Someter la ocasión,

domar la fortuna, en Roberto R. Aramayo, José Luis

Villacañas (comp.), La Herencia de Maquiavelo, (México,

Fondo de Cultura Económica, 1999), p.318 y ss.

4
Maquiavelo, Discursos sobre la Primera Década de Tito

Livio, Lib. I 2, pp.31-33.

una imagen prejuiciosa y común de la época sobre

la mujer, considerándola indomable y caprichosa,

por lo que la acción de la virtud consistiría en

aprender a dominarla, castigarla si es preciso y

someterla.
6

Pero ningún hombre, ni el más

virtuoso, está en condiciones de evitar lo

inevitable. La fortuna se encuentra en el tiempo,

se presenta en un momento determinado, en una

ocasión propicia.
7

Nadie podrá tener la capacidad

de predecirla en forma absoluta; saber aprovechar

el instante favorable, no es simplemente una

cuestión de habilidad y atención. Escapada la

ocasión, se pierde el favor de la fortuna. Visto así,

la divina Fortuna constituye el límite de lo

humano, permite o impide el desarrollo del

acontecer, pero corresponde a la capacidad

humana saber reconocerla y aprender a adaptarse

a sus variaciones, impidiendo al accionar político

quedar a merced de la incertidumbre y, a su vez,

le permite estar en condiciones de calcular el

menor perjuicio ante el mayor riesgo a enfrentar.

Dentro de esta estructura cosmológica

(anakyklosis-virtud-fortuna) Maquiavelo sitúa el

acontecer mítico que brinda a la república su

origen sagrado y el espíritu de su sentido.

Aprovechando la narración de Tito Livio, el

florentino toma cuatro momentos de la historia

romana, en los cuales irrumpe como un valor

necesario el régimen republicano amparado por la

Fortuna. Estos momentos heroicos están

precedidos, obviamente, por el mito de la

fundación de la gran urbe; seguido por el mito de

la crisis y decadencia del régimen monárquico, en

el cual a su vez se gesta el mito de la reforma del

Estado y, finalmente, culmina con el mito de la

rebelión popular. Acontecimientos sacralizados,

estos marcan los hitos del cambio de la fortuna en

cada régimen, empero, siempre precedidos por un

signo distintivo fundamental: el crimen impune

elevado a sacrificio de una víctima, símbolo del

surgimiento de un nuevo orden.

Ahora bien, debemos destacarlo desde el

principio: Maquiavelo se propone romper con el

fatalismo de la tradición latina. Su intención

consiste en hacer de tales mitos medios creadores

7
Maquiavelo, Discursos, Lib. II, 29, p.277.

6
Maquiavelo, El Príncipe, XXV, p.273.

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

19 © 2023 London Journals Press Volume 23 | Issue 4 | Compilation 1.0

Cosmology and Myth in the Construction of Machiavelli’s Mixed Republic



de un nuevo modelo de república mixta, es decir,

un artificio humano con el cual el hombre somete

los caprichos de la Fortuna y evita con ello el

cumplimiento inevitable del fatum que le

corresponde a todo organismo vivo, incluyendo el

organismo político. Así, el florentino considera a

la voluntad humana suficientemente capaz de

crear los mecanismos necesarios para prolongar o

renovar la vida civil, siendo así la cosmología y la

mitología pagana sólo partes de ese artificio

político y su pretensión es adaptarlas a semejante

modelo ideal y con ello a las exigencias de la

política florentina contemporánea.

2.1 El Mito Fundador

Sin plantearse la posibilidad del origen divino o

natural de la autoridad, Maquiavelo se lanza en

busca de un argumento legitimador del momento

inicial del artificio político, pero, contrario a lo

que se podría pensar, no encuentra la solución en

un hecho histórico primigenio por sí solo. Si bien

la violencia mediante la cual un hombre o un

grupo de hombres se impone a otros, por sí

misma puede explicar la fundación del Estado,

incluso puede ser asumida desde la teoría como

una razón suficiente, no obstante ese crimen

como hecho simple y puro difícilmente puede ser

aceptado por la mayoría si no se le da el

revestimiento apropiado, una forma de

legitimidad, o sea, un cierto carácter sagrado que

haga de ese preciso acto de violencia un hecho

excepcional.
8

De esta forma, el acto violento protagonizado por

Rómulo, el asesinato de su hermano Remo, podía

pasar por ser el sacrificio necesario para dar

comienzo a la “vida civil” romana. Era el crimen

irreprochable en tanto fuera, como lo llama con

precisión Harvey C. Mansfield, una “acción

extraordinaria”, un acontecimiento cuya ausencia

haría imposible cimentar el orden en un reino o

constituir una república.
9

Pero, ¿quién o qué

determina que ese hecho extraordinario devenga

9
Maquiavelo, Discursos, Lib. I 2-8; Harvey C. Mansfield,

Machiavelli’s New Modes and Orders. A Study of the

Discurses on Livy, (Chicago, The University of Chicago Press,

2001), p. 63.

8
Véase, Harvey C. Mansfield, Machiavell’s Virtue, (Chicago

& London, The University of Chicago Press, 1998), p. 76.

en un acontecimiento necesario? Al mismo

tiempo, ¿cómo consigue ese hecho convertirse en

extraordinario o ser diferente a cualquier otro

crimen de los cometidos por un hombre

ambicioso en su camino al poder? ¿En qué

momento tal crimen deja de ser percibido como

un acto que atenta contra un individuo en

concreto o un grupo social, para pasar a

convertirse en un mito o en el principio de una

historia sagrada del origen o identidad de la vida

política?

En ese orden de ideas, es posible observar cómo el

florentino encuentra coincidencia entre la

situación de la fundación de una república con las

necesidades que enfrenta un príncipe nuevo: la

obligación de exterminar a los enemigos del orden

nuevo y por lo cual en el momento de la fundación

requiere más que nunca del uso de la violencia.
10

Pero, como hemos dicho antes, tal violencia en sí

misma no es más que un crimen común. Si

seguimos a W. Benjamin en su teoría sobre la

violencia, el origen del Estado exige un acto

violento, sin duda, pero éste debe estar revestido

de unas condiciones, generalmente, ausentes en el

acto mismo, sólo recibiendo sus atributos como

resultado de los efectos producidos por dicho

acto.
11

El crimen fundador debe corresponder al

acto de un ser sobrenatural o un privilegiado de

los dioses, por ejemplo Rómulo, un hombre

divinizado o un héroe cuyos atributos lo

determinan para ser el fundador de Roma. Causa

externa desde la cual se hace posible que la acción

primigenia de la vida política sea al mismo

tiempo, única, excepcional, ejemplar y legítima.

Si examinamos la versión en la que se apoya

Maquiavelo, es decir, la obra histórica de Tito

Livio, encontraremos allí el relato de Rómulo y

Remo, caracterizados por ser ambos iniciados en

la ciencia augural; por lo tanto, ambos están en

capacidad de pedir a los dioses la revelación de

11
Walter Benjamin, Para una crítica de la violencia, trad.

Marco Aurelio Sandoval, (México, Premia editora, 1978), p.

43 y ss. Daniel Arenas Vives, El crimen en el pensamiento

político de Maquiavelo y de Tucídides, en Roberto R.

Aramayo, José Luis Villacañas (Comp.), La herencia de

Maquiavelo, (México, Fondo de Cultura Económica, 1998),

pp. 105-132.

10
Claude, Lefort, Maquiavelo. Lecturas de lo político, trad.

Pedro Lomba, (Madrid, Trotta, 2010), p.310.

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

20 Volume 23 | Issue 4 | Compilation 1.0  © 2023 London Journals Press

Cosmology and Myth in the Construction of Machiavelli’s Mixed Republic



quién tendría el privilegio de dar nombre y regir la

nueva ciudad mediante la interpretación del vuelo

de las aves. “Dícese que Remo – ubicado en el

monte Aventino – recibió primero los augurios:

constituíanlos seis buitres”.
12

Pero en el monte

Palatino, Rómulo vio doce y así lo anunció de

inmediato. La rivalidad llevó al combate entre los

seguidores de uno y otro caudillo hasta que “en la

acometida cayó muerto Remo”. Sin embargo, Tito

Livio no contento con esta suerte de versión

histórica, acude de inmediato a la tradición,

donde se describe de manera más dramática el

suceso: “Remo saltó por juego las nuevas

murallas que Rómulo había construido, y

enfurecido éste, le mató, exclamando: «así

perezca todo aquel que se atreva a saltar mis

murallas»”.
13

Un elemento significativo cambia

entre el primer relato el cual se antoja histórico,

frente al tradicional que se sustenta en la leyenda.

El primero constata el hecho de la muerte de

Remo como producto de la casi obvia disputa

sostenida por los seguidores de la víctima contra

la voluntad de Rómulo; la segunda,

eminentemente mítica, exhibe ante todo un

cambio, a saber: el fin del certamen, los gemelos

no pueden decidir la primogenitura, compiten en

todo hasta decidirse la fundación mediante los

augurios. Como no es claro quién es el ganador,

Rómulo se adelanta a construir la ciudad y a

imponer el orden simbolizado con el surco

sagrado. Ya no compiten, sin embargo, Remo no

parece darse por enterado, no asume las nuevas

reglas con seriedad, por eso transgrede el surco:

“saltó por juego las nuevas murallas”. Mas, por el

contrario, Rómulo asume la transgresión de su

hermano como un desafío y lo mata, pero lo hace

más que para finalizar el juego y afirmar la

derrota definitiva de Remo, para poner en acción

las nuevas reglas y mostrar su poder a los súbditos

a través de los principios constitutivos, cuyo

13
Tito Livio, Historia Romana. Primera Década, L I 7. (La

cursiva es mía).

12
Véase, Tito Livio, Historia Romana. Primera Década, est.

Francisco Montes de Oca, (México, Porrúa, 2013), Lib. I 7.

Cotejada con Tito Livio, Ab Urbe Condita Lib. I-III (el texto

en latín de la edición bilingüe de https://kupdf.

net/download/tito-livio-ab-urbe-condita-libri-i-iii-historia-d

e-roma-desde-su-fundacion_5a0b0885e2b6f5170301e8b4_p

df#). Última consulta, 04/02/2023.

sustento radica ahora en su condición

sobrenatural.
14

Si seguimos la narración de estos hechos en el

viejo y ameno estudio de Foustel de Coulanges, La

Ciudad Antigua, podemos observar que la

primera tarea realizada por un fundador era la de

elegir el sitio de la nueva población. Elección que

no se hacía sin un sentido, pues de ella dependía

la “suerte” (fortuna) del pueblo, dejando esa

decisión a los dioses. Llegado el día de la

fundación, Rómulo ofrece un sacrificio, coloca en

el mismo sitio un altar y enciende allí el fuego

sagrado, así instituye el hogar de la ciudad.

Alrededor de este hogar debe edificarse la

población y fija mediante un estricto ritual un

surco, la marca del recinto.
15

Trazada aquella

cerca, ésta era inviolable y no tenían derecho a

atravesarla ni los ciudadanos ni los extraños.

Saltar por encima de aquel pequeño surco, como

se dice hizo Remo, era un acto de impiedad, cuyo

resultado sería la muerte para todos aquellos que

intentaran imitarlo. Mas a fin de que se pudiese

entrar y salir en la población fue preciso

interrumpir el surco en algunos parajes, para lo

cual Rómulo levantó en alto y porteó, por decirlo

así, la reja o las puertas de la población. Detrás del

surco sagrado se construyeron las murallas,

siendo también consideradas sagradas, no

pudiendo tocarlas nadie sin el permiso de los

pontífices. Allí no se podría cultivar ni edificar,

mientras el rito de la fundación se celebraría

todos los años.
16

En esta forma el ritual aseguraba

la memoria del acto extraordinario, lo

reactualizaba de generación en generación y

mantenía vigente lo real y significativo del mito.

El mito de la fundación, si bien representa el final

del certamen donde compiten los rivales por el

puro gusto de ganar, en este caso es el principio

de unas nuevas reglas de juego; las mismas que, –

según la tesis del origen lúdico de la cultura,

defendida por J. Huizinga –, impone un ganador,

eliminando definitivamente a su rival y creando

16
Véase, Foustel de Coulanges, La Ciudad Antigua, p. 145.

15
Véase, Foustel de Coulanges, La Ciudad Antigua, (Bogotá,

Panamericana, 1990), pp. 143-145.

14
Tito Livio, Historia Romana. Primera Década, Lb. I 8.

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

21 © 2023 London Journals Press Volume 23 | Issue 4 | Compilation 1.0

Cosmology and Myth in the Construction of Machiavelli’s Mixed Republic

https://kupdf.net/download/tito-livio-ab-urbe-condita-libri-i-iii-historia-de-roma-desde-su-fundacion_5a0b0885e2b6f5170301e8b4_pdf
https://kupdf.net/download/tito-livio-ab-urbe-condita-libri-i-iii-historia-de-roma-desde-su-fundacion_5a0b0885e2b6f5170301e8b4_pdf
https://kupdf.net/download/tito-livio-ab-urbe-condita-libri-i-iii-historia-de-roma-desde-su-fundacion_5a0b0885e2b6f5170301e8b4_pdf
https://kupdf.net/download/tito-livio-ab-urbe-condita-libri-i-iii-historia-de-roma-desde-su-fundacion_5a0b0885e2b6f5170301e8b4_pdf


para las generaciones subsiguientes una nueva

forma de jugar o de convivir socialmente.
17

Haciendo uso de este mito fundador de Roma,

Maquiavelo reafirma en los Discursos la idea que

había expuesto en El Príncipe, respecto al

gobernante nuevo, esto es: si éste aspira a superar

las acciones de un tirano temporal, pasajero, cuya

base de sustento radica en la fuerza, debe

conseguir que su acto excepcional se convierta en

el pilar de una sociedad estable. Pero a diferencia

de lo señalado en El Príncipe, se añade un paso

más: para conseguir la duración de su acción,

debe hacer trascender su acto criminal, esto es,

debe superar el daño individual o sectario

cometido contra sus dominados y beneficiar a la

mayoría de sus partidarios y, a medio camino,

también a los que apoyaban a la víctima. Su poder

debe pasar de la fuerza a la creencia, y este paso se

consigue en el momento mismo donde la

comisión del crimen es exhibido como un acto de

superioridad lúdica, un triunfo sobre el

competidor. Lo cual, como señalara el

mencionado Huizinga, reviste en héroe al que en

otro contexto sería un criminal; de inmediato se le

recubre de prestigio y honor por sus seguidores,

mientras los vencidos se llenan de temor y

sentimiento de inferioridad.
18

Así las cosas, el fundador es un hombre

excepcional, un privilegiado de los dioses como

Rómulo, recibe el don de interpretar los auspicios

– por ello, posee la autoritas – y el poder de

transmitirlos a la primera institución derivada de

esta acción profética, el Senado. Los auspicios de

la tradición romana, se transforman en la mayor

posesión del fundador de la nueva ciudad, según

la visión de Maquiavelo, constituyen su capacidad

excepcional por la cual devienen sus acciones en

autoritas, en buen augurio o en crecimiento,

empresa, promesa de un aumento o

mejoramiento del Estado. Punto donde se

produce la concordia o la aceptación de su mando

por todos los umori en conflicto, pues el éxito, la

buena fortuna del fundador se transmite de éste al

18
J. Huizinga, Homo ludens, p. 73.

17
Véase, Johan Huizinga, Homo ludens, trad. Eugenio Imaz,

(Madrid, Alianza, 2000), p. 72.

grupo, siendo por ello mismo la instauración de

un nuevo orden capaz de anular el caos inicial.
19

2.2 El Mito de la Decadencia y la Crisis

Se le podría objetar a esta tesis de la causalidad

mítica del Estado propuesta por Maquiavelo, que

la muerte de Remo no fue el único ni el último

crimen cometido por Rómulo en su camino por

asegurar el reconocimiento de su autoridad sobre

el pueblo romano, aunque sin duda llegó a ser el

más significativo en la formación de esa tradición.

Su efecto se extendió hasta convertirse en el

paradigma de otros crímenes aparentemente

ordinarios, los cuales aspiraban a trocarse en

símbolos del cambio; por ejemplo, el caso del

crimen cometido contra Lucrecia y su posterior

suicidio, en principio no permitía imaginar las

consecuencias políticas radicales que traería. Era

un asunto privado, pero también representaba la

gota que colmaría el vaso de la paciencia de los

aristócratas, pues en realidad el cúmulo de

injusticias y atropellos cometidos directa o

indirectamente por Lucio Tarquino el Soberbio y

su familia, apenas requería del motivo más leve

para incitar la revuelta.
20

En el mito de la fundación de Roma, Rómulo hizo

gala de su generosidad instaurando una autoridad

(autoritas) y un mando (imperium), distribuyén

dolos entre el Senado y el Rey. Pero con el ascenso

al poder de Tarquino el Soberbio estamos ante un

usurpador. Éste no recibió su título ni de los

Padres, como los cinco primeros reyes, ni del

pueblo, como su predecesor Servio Tulio, ni de

algún privilegio misterioso que le brindara un

tono mítico a su proceder o, por lo menos, a través

de un artificio legal. El ascenso al poder lo logró,

exclusivamente, por la violencia de las armas. Sin

embargo, este factor no era impedimento para

ejercer el mando con cierta legitimidad, sobre

todo si lo acompañaba la fortuna o el éxito. Lo

cual le hubiera llevado a lo sumo a conseguir el

respeto de los romanos, pues su virtù consistía en

poseer habilidad para la guerra y las conquistas.

Desde ese punto de vista, Lucio Tarquino hacía

honor a Roma. Mas comete dos crímenes contra

la moral cívica: el primero, realizado contra el jefe

20
Tito Livio, Historia Romana. Primera Década, Lb. I 50.

19
Maquiavelo, El Príncipe, VI; Discursos, Lb. I 1, pp.28-31.

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

22 Volume 23 | Issue 4 | Compilation 1.0  © 2023 London Journals Press

Cosmology and Myth in the Construction of Machiavelli’s Mixed Republic



de los latinos, Turno; el segundo, la rendición

deshonesta de la ciudad de Gabinia. En el caso de

Turno, Tarquino identifica a un potencial rival.

Después de una desavenencia surgida como

producto de un reclamo del rey latino al haber

llegado tarde a una reunión citada en el bosque

sagrado de la diosa Ferentina, Turno abandona la

asamblea y Tarquino ofendido, «juró

interiormente sacrificar a Turno».
21

A través de

una serie de artimañas logra acusarlo de

complotar contra su vida y contra los jefes de

otras ciudades, probando la veracidad de su

acusación en el momento de allanar la casa de

Turno; allí encuentran una cantidad de armas

suficientes para demostrar lo dicho por Tarquino.

La indignación se generaliza y la asamblea, sin

darle tiempo a defenderse, condena a muerte a

Turno, arrojando su cabeza a las aguas

Terentinas, le echan encima un zarzo cargado de

piedras.
22

Nuevamente el crimen parecía ser de

aquellos favorecidos por la diosa Fortuna, pues

Tarquino al conseguir la condena y muerte de

Turno reforzaba sin ningún obstáculo los

convenios realizados en el pasado con los latinos

por los reyes que le antecedieron.

El segundo hecho consistió en que Gabinia, una

ciudad latina, se resistió a los ataques de

Tarquino. Obligado a renunciar a su pretensión,

Tarquino decide emplear «la astucia y la perfidia,

medios indignos de un capitán romano».
23

Con su

hijo Sexto aparentan haber discutido, por lo cual

aquél busca refugio entre sus enemigos en

Gabinia. Consigue ganarse la confianza de los

principales de la ciudad hasta obtener finalmente

la autoridad absoluta sobre ellos. Una vez en el

mando, envía un mensajero a su padre a fin de ser

instruido sobre lo que debe hacer a partir de ese

momento. Éste no le envía órdenes expresas, sino

una serie de signos misteriosos. Sexto comprende

de inmediato el deseo de su padre, iniciando un

período de terror y persecución contra sus

enemigos. Distribuye los bienes de los muertos y

desterrados entre el pueblo; y un buen día, cuenta

23
Tito Livio, Historia Romana. Primera Década, Lb. I 52-53.

22
Tito Livio, Historia Romana. Primera Década, Lb. I 51.

21
Tito Livio, Historia Romana. Primera Década, Lb. 50.

Tito Livio, privada de jefes y de fuerza, Gabinia

«cayó sin luchar en poder del rey romano».
24

Según la interpretación de G. Dumezil, en el

episodio de Turno, ocurrido en tiempos de paz,

considera que Tarquino viola tres principios: una

acusación mentirosa sostenida mediante pruebas

trucadas; después el sostenimiento de su

imperium a través de juegos engañosos y las

cínicas felicitaciones que les da después de tomar

su decisión; y por último, la ejecución de Turno la

cual resulta ser inusual – “un nuevo género de

suplicio” –, particularmente cruel y

probablemente sacrílego.
25

En el segundo hecho,

la toma de Gabinia, sigue el mismo orden moral,

pero esta vez lo transgredido no son las

costumbres familiares, sino la moral heroica, la

militar: el guerrero vence al enemigo por medios

poco honorables, fraude ac dolo (astucia y

picardía), cayendo la ciudad en sus manos sin

lucha, como consecuencia de una monumental y

deshonesta traición.
26

Por su parte, Maquiavelo destaca la violación de

Lucrecia como un crimen contra la moral sexual,

el cual constituye el vínculo y la cima de los dos

anteriores.
27

Los crímenes, el cometido contra

Turno y contra los gabinos, afectaban a la

tradición y la moral pública. Sin duda eran más

importantes para la conservación de los principios

del Estado que el cometido contra Lucrecia,

empero éste señalaba el camino de la decadencia

del régimen de los reyes. Tarquino el Soberbio,

según dice Tito Livio, desconoció al Senado, no

acudiendo ni a su consejo ni a su autorización

para iniciar la guerra, ajustar tratados o romper

alianzas y se apoyó en extranjeros para someter a

sus súbditos.
28

Tal relación de crímenes cometida

por Lucio Tarquino aunada a la indiferencia con

que los ciudadanos romanos los iban dejando

pasar impunes, de algún modo constituía no sólo

el debilitamiento de la autoritas romana, sino el

28
Tito Livio, Historia Romana. Primera Década, Lb. I 49.

27
Maquiavelo, Discursos, Lb. III 5, p.300.

26
Georges Dumezil, Les trois péchés des Tarquins, père et

fils, p. 1124.

25
Véase, Georges Dumézil, Les trois péchés des Tarquins,

père et fils, en Esquisses de mythologie,(Paris, Gallimard,

2003), p. 1119 y ss.

24
Tito Livio, Historia Romana. Primera Década, Lb. I 53.

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

23 © 2023 London Journals Press Volume 23 | Issue 4 | Compilation 1.0

Cosmology and Myth in the Construction of Machiavelli’s Mixed Republic



mayor síntoma de la corrupción reinante al

interior de la monarquía romana.

Maquiavelo destaca esto último especialmente,

pues ante las perfidias de Tarquino el Soberbio,

los patricios sólo reaccionaron cuando ocurrió un

crimen no político. Es decir, los optimates sólo

actuaron consecuentemente con su función de

guardianes de las costumbres, cuando uno de

ellos, Bruto, disimulando su deseo personal de

venganza, hace del símbolo de la moral

mancillada, el medio idóneo para conseguir

despertar la indignación de los nobles. Les

recuerda su condición de optimates y con ello el

servicio que le deben a la ciudad. Se recupera así

la importancia de la tradición y de los valores

morales, el carácter sagrado de la fundación, por

encima del crecimiento o el fortalecimiento

político y militar de la ciudad.
29

Aún más, como se ha señalado, al restablecerse la

sacralidad de los principios, esto es, al producirse

una nueva división y delegación del imperium y la

autoritas entre los cónsules y el Senado, se

recupera el sentido del mito de la fundación junto

con la creación del derecho. Lo cual significaba la

renuncia del tirano a sus intereses particulares,

marcando en ello la legitimidad de su cargo en

beneficio del interés común. Dichas acciones

señalaban la distancia formal entre una grosera

tiranía y la legítima monarquía. Por ello, los

hechos ocurridos con Lucio Tarquino y su hijo

Sexto, no podían tomar el mismo camino, pues

aunque de algún modo acrecentaron el poder de

Roma sobre otros pueblos, en el crimen contra

Lucrecia pusieron de manifiesto su mayor defecto:

el beneficio personal del gobernante, el signo

distintivo del tirano. De ahí la reacción de los

patricios, la necesidad de derogar una institución

como la de los reyes, cuya “peligrosidad” se

manifestaba en la tendencia a concentrar todo el

poder en una sola cabeza sin ningún tipo de

límites religiosos, morales o legales.

Evidentemente, Lucrecia fue la víctima

propiciatoria de la caída de la monarquía, su

muerte simbolizó la decadencia del viejo régimen,

el fin de un ciclo, mas no lograba representar el

29
Véase especialmente Tito Livio, Historia Romana. Primera

Década, Lb. II, 1; Maquiavelo, Discursos, Lb. I, 20, pp. 89-90.

comienzo de uno nuevo; por tanto, se requería de

otro sacrificio.

2.3 El Mito de Reforma o Refundación

Maquiavelo lee entre líneas a Tito Livio y observa

cómo en realidad cuando se estableció el

consulado, se expulsó el nombre de los reyes, pero

no su imperium o poder de mando. Se continuó

con la ceremonia del sacrificio, el cual únicamente

el rey podía organizar para conmemorar la muerte

violenta de Remo.
30

El consulado mantenía los

viejos nombres como una forma de conservar

vivas las antiguas costumbres, en la cuales, dice

H. Mansfield, persiste la idea de que “el sacrificio

es el retorno de los dones valiosos por los más

valorados dones”.
31

Así, en la república romana las

leyes dirigidas a retornar a los principios de la

organización política, tenían como fin oponerse a

la ambición e insolencia de los hombres que

aspiraban a la tiranía. Pero esto no sucedía por

ley, sino por la oposición de un ciudadano

virtuoso. Éste debía esforzarse con total energía

por ejercer la virtù contra el poder de aquellos

que habían transgredido la libertad. Así, Bruto

representaba para la república ese “ciudadano”

capaz de infundir vida a las nuevas órdenes con su

enérgica oposición. Bruto es para Maquiavelo “el

padre de la libertad romana”,
32

y lo es porque

posee unas cualidades especiales muy diferentes a

las atribuidas a Rómulo. Es, según el florentino,

“ante todo un hombre prudente que ha sabido

disimular su inteligencia y sus ambiciones hasta el

último momento”.
33

No estamos ante un hombre privilegiado por los

dioses, ni tiene facultades especiales, pero posee

la cualidad política más valorada por Maquiavelo,

a saber: el disimulo y la audacia. En efecto, la

violencia con que Bruto mata a sus hijos es

comparable al homicidio tiránico de Rómulo

sobre su hermano. Pero recordemos: habiéndose

fundado a partir de ese crimen la

institucionalidad romana y con ello el bien

común, ese homicidio ha quedado excusado como

33
Maquiavelo, Discursos, Lb. III, 2, p. 295.

32
Maquiavelo, Discursos, Lb. III, 3, p. 297.

31
H. Mansfield, Machiavelli’s New Modes and Orders. A

Study of the Discurses on Livy, p. 98.

30
Maquiavelo, Lib. I, 25, pp. 97-98.Discursos,

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

24 Volume 23 | Issue 4 | Compilation 1.0  © 2023 London Journals Press

Cosmology and Myth in the Construction of Machiavelli’s Mixed Republic



tal y ha sido sacralizado. Siendo así, el caso de

Bruto tiene motivos de sobra justificables, pues

sus hijos pretendían traicionarlo con el fin de

recuperar los privilegios otrora otorgados por la

antigua monarquía, lo cual los hacía merecedores

de castigo. Pero, al adjetivar Maquiavelo este

hecho como “severo”, le brinda a tal homicidio el

carácter de grandeza y sacrificio ejemplar.
34

Maquiavelo ratifica su apreciación al señalar que

cuando se produce un “cambio de estado”, sea en

república o tiranía, es necesaria “una ejecución

memorable contra los enemigos de las

condiciones presentes”, así deviene el nuevo

príncipe en fundador de la nueva forma de

libertad.
35

Igual a lo ocurrido con el homicidio de

Rómulo, se excusa y se transforma el crimen

tornándose en hecho extraordinario, en mito, no

por la inmediata credibilidad de los gobernados,

sino por la fuerza del ejecutante, quien coacciona

al pueblo a compartir la necesidad de esa

injusticia como necesaria para la propia

supervivencia del cuerpo social. Sobre esa

capacidad coercitiva, o sea, bajo el temor de los

gobernados, surge la creencia en la bondad y la

suficiencia de bondad en el acto extraordinario

realizado por un hombre como Bruto.

Tal es el sentido que deduce Maquiavelo de este

hecho, desde el cual enuncia una especie de regla

general para la conservación del Estado por parte

del reformador, así dice: “quien instaura una

tiranía y no mata a Bruto, o instaura un estado

libre y no mata a los hijos de Bruto, se mantiene

poco tiempo”.
36

Sea entonces una tiranía o un

Estado libre, se exige desde este punto de vista a

la pragmática política, rapidez y eficacia en la

toma de decisiones por parte del nuevo

gobernante con aspiraciones de largo alcance;

pero, esa capacidad de decisión sólo se concreta

cuando el hecho se hace memorable. Por lo tanto,

es necesario transformar ese acto en mito, en

creencia vital compartida tanto por las

instituciones como por los gobernados, es decir,

deviene en tradición sagrada. A tal punto llega,

como señala el florentino, que los príncipes

36
Maquiavelo, Discursos, Lb. III, 3, p. 297.

35
Maquiavelo, Discursos, Lb. I, 26, p. 98-99; El Príncipe, VI

y VII, pp.95-117

34
Maquiavelo, Discursos, Lb. III, 3, p.297.

“empiezan a perder la corona en el mismo

instante en que comienzan a transgredir las leyes

y las normas antiguas…”
37

, y también cuando

dejan de respetar las tradiciones con las cuales los

hombres se han mantenido por largo tiempo.

Las acciones de Bruto, según el análisis de

Maquiavelo, abren el mito en dos direcciones: la

del rebelde aprovechando una infracción del fuero

privado, como la cometida por los Tarquinos

contra Lucrecia, convirtiendo el delito en un

hecho excepcional capaz de producir un efecto

político marcando, en este caso, el fin del ciclo del

régimen monárquico. Y, con el crimen sobre sus

hijos, Bruto deviene en reformador, haciendo de

ese hecho extraordinario la oportunidad de

supuestamente volver a restablecer los principios

fundadores de la ciudadanía bajo el amparo de la

moral aristocrática. He aquí cómo, aparte de

retomar el drama de la muerte de los hijos de

Bruto, según la descripción de Tito Livio,

Maquiavelo no enfatiza en la objetividad del bien

público, sino en su condición sagrada, en el

símbolo representativo de la idea de “patria”, la

cual debe despertar las más íntimas emociones y

la seguridad en los ciudadanos de “que, dejando

de lado cualquier otro respeto, se ha de seguir

aquel camino que salve la vida de la patria y

mantenga su libertad.”
38

En efecto, Maquiavelo no comprende la tradición

como inmovilidad, sino como recurso de

renovación de las instituciones cuando el propio

mito está en peligro, cuando se presenta una crisis

de legitimidad por una amenaza externa o por los

extremismos de algún sector social o de algún

gobernante inclinado a darle prioridad a sus

ambiciones. Son los acontecimientos indicativos

de que la autoridad sagrada del Estado debe

reformarse de la misma forma, mediante una

nueva figura mítica: tirano, dictador o legislador,

pero en todo caso gracias a un hombre o unos

hombres excepcionales. Tal hombre debe actuar

en proporción a los acontecimientos

extraordinarios, ya sea aparentando retornar a la

condición más sagrada del Estado, con la

intención de seducir y dominar a los gobernados;

38
Maquiavelo, Discursos, Lb. III, 41, p. 411

37
Maquiavelo, Discursos, Lb. III, 5, p. 301

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

25 © 2023 London Journals Press Volume 23 | Issue 4 | Compilation 1.0

Cosmology and Myth in the Construction of Machiavelli’s Mixed Republic



ya efectivamente retornando a los principios o

tradiciones constitutivas de la vida política en las

cuales descansan las convicciones más íntimas de

los ciudadanos.

2.4 El Mito de la Rebelión Popular

Los anteriores relatos plasman la situación de una

clase gobernante que hasta ahora no se ha visto

constreñida a requerir del apoyo del pueblo. Éste

apenas ha sido utilizado, como diría Claude

Lefort, como objeto sobre el cual recae la

autoridad del monarca, en la forma “del padre que

debe golpear a sus hijos”; o como hacen los

optimates atrayéndolo a su causa, dejándolo

actuar en tumulto, con la esperanza de ser

reconocidos como padres por la plebe.
39

Sin embargo, conscientes los patricios de su

propia superioridad, pero también de la

volubilidad de los dominados, casi inmediata-

mente con la caída de la monarquía, deciden

mostrarle a la plebe signos exteriores de apertura

y libertad, tratan de ocultar la desigualdad social y

buscan mitigar los deseos de venganza que

mantenía el pueblo contra sus abusos.

La aristocracia concibe así una política de

simulación dirigida a manipular la multitud en

dos formas: por una parte, haciéndola su aliada en

las empresas militares que surgen, ora como

invasores, prometiéndole pingües ganancias, ora

en guerras de defensa, bajo el temor de la invasión

de una fuerza exterior; y por otra, mediante el

clientelismo, es decir, haciendo de la protección

económica de los patricios un medio para someter

a los pequeños propietarios y agricultores a través

de préstamos con elevados intereses. De esas

prácticas surge una estrategia, la de ahogar con la

usura a los deudores, a tal extremo que los

acreedores al ver impagados sus créditos,

presionan al Senado para emitir leyes de embargo,

expropiación y hasta de prisión contra los

deudores o sus hijos.
40

Cuando esta presión se

generaliza, la inconformidad y la resistencia

también empieza a manifestarse de manera cada

40
Véase Tito Livio, Historia Romana. Primera Década, Lb.

II, 23; Maquiavelo, Discursos, Lb. I, 37.

39
Véase, Claude Lefort, Maquiavelo. Lecturas de lo político,

trad. Pedro Lomba (Madrid, Trotta, 2010), p.311.

vez más frecuente mediante intrigas y conjuras,

desestabilizando la república.
41

Y cuando el

conflicto amenaza con estallar, los patricios, a

través de los cónsules, hacen lo necesario para

organizar una guerra; o, por suerte, surge una

nueva amenaza exterior, viéndose las partes

obligadas a ceder sus pretensiones internas,

aplazándolas mientras se resuelve el conflicto

externo. Pasado el peligro, los asuntos internos

retoman su curso y la lucha entre los grandes y la

plebe continúa dirimiéndose con la mediación del

Senado y la ley, quienes favorecen generalmente a

los más poderosos.
42

Para Maquiavelo esta rivalidad entre las clases

constituye el motor de la república, le permite

conservarse y reactualizarse.
43

Sin embargo,

comprende también la peligrosidad de este juego

basado en la contradicción de las pasiones

sociales. Requiere para su cohesión y duración de

unas reglas equitativas y claras, permitiéndole a la

clase gobernante mantener ciertos derechos y

privilegios; pero del mismo modo concibe la idea

de otorgar a los gobernados la oportunidad de

alcanzar los medios necesarios para resistir y

resarcirse de los atropellos de los poderosos.

Según la narración de Tito Livio, estas reglas de

juego relativamente equitativas fueron un logro

histórico de la plebe, la cual después de la victoria

en la triple guerra exterior sostenida por Roma

contra los volscos, los sabinos y los equos, un

soldado, Lucio Sicinio Dentato, impulsa a una

parte de ellos a abandonar la Urbe, trasladándose

al monte Sacro,
44

negándose a obedecer las leyes

de la ciudad. Temerosos ante esta abierta

rebelión, el Senado envía a un plebeyo, Menenio

Agripa, como mediador. Éste consigue

convencerlos mediante argucias retóricas y un

acuerdo por el cual se crea una nueva institución,

los tribunos del pueblo, excluyendo toda

44
Tito Livio, Historia Romana. Primera Década. Lb. II 32.

El propio Tito Livio duda sobre si el retiro de la plebe fue en

el monte Sacro o en el monte Aventino.

43
Maquiavelo, Discursos, Lb. I, 4.

42
Véase, Tito Livio, Historia Romana. Primera Década, Lb.

II 25-33.

41
Tito Livio, Historia Romana. Primera Década, Lb. II,

23-24.

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

26 Volume 23 | Issue 4 | Compilation 1.0  © 2023 London Journals Press

Cosmology and Myth in the Construction of Machiavelli’s Mixed Republic



posibilidad de permitir a los patricios aspirar a esa

magistratura.

Sin duda, este acontecimiento simbolizaba el

reconocimiento del pueblo como sujeto político de

la república, sin embargo, el hecho en sí mismo no

parece haber tenido suficiente relevancia, ni para

el historiador paduano ni para el secretario

florentino, como para ser elevado al nivel de una

acción sagrada. Quizá se debió a que una vez

pasado el peligro, apaciguados los ánimos de la

plebe, los patricios, en general, y los optimates

miembros del Senado volvieron a sus andadas, es

decir, la manipulación de la plebe o el flagrante

desconocimiento de la autoridad de sus tribunos.

Así, se reanudaron las tensiones entre patricios y

plebeyos, pero las tácticas por aparentar un orden

de libertades en beneficio de los dominados,

permitió introducir la discusión sobre el problema

de las deudas y la propuesta de ley agraria. Y,

aunque en el fondo, los nobles siempre se las

arreglaron para evitar la ejecución o el

cumplimiento de esta ley,
45

he aquí, en ese juego

de simulaciones, el Senado aparentando apertura,

convino en enviar a Grecia una misión a fin de

adoptar normas propias de la democracia

ateniense. De este modo, al retorno de dicha

misión, con el fin de implementar esas novedades

jurídicas, el Senado y el pueblo aceptaron

nombrar una especie de asamblea constituyente,

en cabeza de diez hombres, cuya tarea fue la de

implementar esa normatividad en una especie de

código, de donde saldría aquella institución que

conocemos en la tradición del derecho romano

como la Ley de las XII Tablas (451-450 a.C).

Mientras esta comisión de expertos, conocidos

como los decenviros, trabajaba en la redacción de

las nuevas leyes, gracias a la habilidad de quien

los encabezaba, Apio, aristócrata y hábil orador,

consigue seducir al pueblo. En breve, se repetirían

las arbitrariedades de Tarquino el Soberbio: se

escamotea la autoritas del Senado y el imperium

de los cónsules, así como se anula la conquistada

potestas de los tribunos del pueblo. El

decenvirato, de este modo, terminaría trocándose

de una dictadura legal en una dictadura de facto.

Pronto van apareciendo en el relato de Tito Livio

45
Tito Livio, Historia Romana. Primera Década, Lb. III 1.

los elementos propios de un nuevo mito, muy

próximo al drama de la violación de Lucrecia, a

saber: el jefe de los decenviros se ha prendado de

Virginia, hija de un militar plebeyo, quien se

encuentra en otra ciudad. Apio quiere seducir por

la fuerza a la joven. Virginia se resiste, pero Apio

al enterarse que la madre de ésta era una esclava,

obliga a uno de sus clientes a reclamarla como

propietario. Para ello debe seguirse un

procedimiento ante un tribunal presidido por el

propio Apio, quien, sin embargo, no puede emitir

una decisión de forma inmediata, lo cual le da

tiempo a Virginio, padre de Virginia, de llegar y

hacerse parte en dicho juicio. Empero, una vez

Virginio conoce la decisión del tribunal presidido

por Apio, este decide adjudicar su hija a su cliente

en calidad de esclava, a fin de librarla del oprobio,

prefiere matarla con sus propias manos. El suceso

genera la sublevación de la multitud y de los

ejércitos: “…juntándose con el remanente de la

plebe romana, se fueron al monte Sacro”,
46

allí

permanecieron hasta que los decenviros

abdicaron su autoridad, fueron nombrados los

tribunos y los cónsules, y quedó restablecida la

antigua forma de gobierno.

En la narración del historiador paduano, se

advierte la clara intención de mitificar los hechos

ocurridos junto con sus consecuencias: revestía lo

ocurrido bajo la misma atmósfera del crimen

cometido contra Lucrecia, como un delito contra

la moral sexual; pero también, con la muerte de

Virginia por la mano de su padre, alcanzaba el

nivel de crimen contra la moral pública similar al

ejemplo de Bruto matando a sus hijos. De esta

manera, Tito Livio parecía querer sintetizar en la

figura de Virginio el símbolo de la rebelión

popular, pero con el sacrificio de su hija la efectiva

sacralización de los tribunos del pueblo y el

derecho de apelación ante el pueblo, solemnidad

ausente en la rebelión de Sicinio y motivo por el

que quizás los patricios no tenían ningún temor ni

reparo para querer pasarla por alto.

Con todo, Maquiavelo no se deja conmover por la

extensa composición y el dramatismo empleado

por el paduano; por el contrario, reduce el mito a

los elementos netamente políticos suprimiendo

46
Maquiavelo, Discursos, Lb. I 40, p. 132.

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

27 © 2023 London Journals Press Volume 23 | Issue 4 | Compilation 1.0

Cosmology and Myth in the Construction of Machiavelli’s Mixed Republic



los de contenido moral. Así, en primer lugar,

desplaza el foco de atención hacia el causante de

los acontecimientos, es decir, Apio. Recuerda

cómo se produjo su ascenso al poder a través de la

formación del decenvirato resultante de “las

mismas causas originarias de tiranía en casi todas

las repúblicas, el gran deseo de libertad en el

pueblo y el gran deseo de mando en la nobleza”.
47

Maquiavelo extrae así la consecuencia de las

luchas desmedidas entre patricios y plebeyos, esto

es, la tiranía. Por ello se esfuerza en evidenciar

qué es lo indispensable para la existencia y

subsistencia de la república mixta: en primer

lugar, los patricios son imprescindibles para la

república, pues sin ellos la república como tal no

existiría; y lo peor, si por alguna razón son

eliminados, un ciudadano (como Apio) se

transformará en tirano del pueblo sin que éste

tenga ahora a quién acudir en demanda de

auxilio.
48

Maquiavelo así enfatiza una de sus más

apreciadas convicciones, consistente en

considerar a una parte de los patricios, quienes

por su condición de fundadores y reformadores de

la república, siempre defenderán su labor como

ciudadanos por encima de sus intereses

particulares.
49

Pero, en segundo lugar, Maquiavelo recuerda

también cómo la figura de Apio, en su condición

de usurpador, cometió un grave error, pues antes

de haber conseguido la tiranía se enemistó con los

que lo llevaron al poder y lo podían sostener, esto

es, la propia plebe: “…porque cuando se quiere

ejercer el mando apelando a la violencia, preciso

es tener más fuerza que los forzados a obedecer”.
50

La fortaleza del pueblo radica en ser la mayoría,

pero si un gobernante consigue el favor de esa

multitud organizada, teniendo por enemigo a los

grandes, está más seguro. Apoyándose en esa base

mayoritaria el gobernante encuentra su virtud.

Mas, a Apio no lo acompaña ni la virtud ni la

fortuna, ya que si fuera un tirano virtuoso, es

decir, hábil y prudente, hubiese podido prescindir

del apoyo del pueblo, creando una guardia

personal formada por soldados extranjeros; o

50
Maquiavelo, Discursos, Lb. I 40, p. 133.

49
Maquiavelo, Discursos, Lb. I 40, p. 133.

48
Maquiavelo, Discursos, Lb. I 40, p. 132-133.

47
Maquiavelo, Discursos, Lb. I  40, p. 132.

armando a los campesinos supliendo a los

ciudadanos o se hubiera aliado a los vecinos

poderosos, quienes lo hubieran apoyado en la

defensa.
51

Pero Apio, no tiene en cuenta estas

posibilidades, empeorando su situación al ofender

a la hija de un militar plebeyo, agudizando así su

distanciamiento del sector popular y su mala

suerte. Maquiavelo da así las últimas pinceladas a

su cuadro mítico de la república mixta,

destacando el elemento fundamental sin el cual

ésta no funciona: ante todo, la necesaria tensión

entre plebeyos y patricios, evitando su descontrol.

Un sector no puede pretender aniquilar a su

enemigo; en este caso, el Senado no debe intentar

acabar con los tribunos, ni la plebe con los

cónsules, pues “… de [ese] modo… se cegaron,

–dice Maquiavelo– y acabaron acordando tal

desorden”.
52

Se hace claro entonces, cómo – en la

misma forma que el régimen de los reyes o el de la

aristocracia –, el pueblo requiere también de un

trasfondo mítico capaz de insertar y legitimar su

presencia como parte fundamental del juego

político. Por supuesto, el pueblo en su condición

de sujeto debe tener unas características

especiales, unos elementos míticos dignificantes,

distintos a la forma como lo ha caracterizado la

tradición, incluyendo a Tito Livio, el de ser una

masa susceptible a ser movida ciegamente por las

pasiones.

El florentino en este punto se distancia del relato

de Tito Livio. Si el paduano enfatizaba en querer

hacer aparecer la atmósfera de su relato dentro de

un ambiente de indignación moral, Maquiavelo se

limita a destacar en forma escueta que Virginio “la

mató para liberarla”, pero a causa de este hecho se

originaron los “tumultos en Roma y en los

ejércitos…”.
53

Y de ahí deriva la rebelión que

encauzó Virginio, quien sólo repite los gestos

realizados por Siciano en la primera sublevación

del pueblo romano, pero esta vez sin licenciar al

ejército como ocurrió con su antecesor. Así lo

importante para Maquiavelo es la reiteración, la

coincidencia entre Virginio y Siciano, a saber: su

origen plebeyo, su condición de militares y su

sentimiento patrio, lo cual implica las

53
Maquiavelo, Discursos, Lb. I 40, p. 132.

52
Maquiavelo, Discursos, Lb. I 40, 134.

51
Maquiavelo, Discursos, Lb. I 40, 134.

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

28 Volume 23 | Issue 4 | Compilation 1.0  © 2023 London Journals Press

Cosmology and Myth in the Construction of Machiavelli’s Mixed Republic



características virtuosas que le atribuye al pueblo:

“…este amor y este valor no pueden nacer en

otros, sino en tus súbditos,…si se quiere conservar

el poder, si se quiere mantener una república o un

reino, formar el ejército con los propios

súbditos…”.
54

Dicho de otro modo, un pueblo

armado y libre es la garantía de salvación de la

patria, pues sólo el afecto les impulsa.

El interés del florentino se dirige, en esta forma, a

darle un nuevo sentido al sentimiento patrio. La

pasión por la república es amor, lo cual no es un

defecto sino una virtud. El pueblo, representado

por plebeyos como Siciano o Virginio, no actuaba

en contra de la república, su deseo era ser

reconocidos como parte indispensable de ella. El

propio relato muestra a Virginio, encabezando el

levantamiento, recibiendo a los comisionados del

Senado en el monte Sacro, y en lugar de

cuestionar la autoridad de estos o molestarse por

las exigencias que le hacen, cae en cuenta de la

inutilidad de una multitud sin jefes.
55

Toma

conciencia, como lo hará Maquiavelo en toda la

última parte del Libro I de los Discursos, de la

única forma de conseguir el respeto del bando

enemigo, esto es: estar en capacidad y disposición

de negociación. Por lo tanto, a partir de este

momento, se hacía indispensable y legítimo el

restablecimiento de los tribunos de la plebe y la

legitimación del derecho de apelación al pueblo de

las decisiones de todas las autoridades junto con

la condena de los decenviros.

III. CONCLUSIÓN

El mito de la muerte de Virginia en manos de su

padre para salvarla del oprobio, no tiene como fin

promover una revolución contra la república. Por

el contrario, la sublevación de Virginio al reiterar

el acto de Sicinio, manifiesta no sólo la capacidad

de reacción del pueblo frente a los desmanes de

los grandes, sino que tal reacción no es casual.

Maquiavelo le da así a los sentimientos y pasiones

del pueblo el carácter de cualidad, siempre y

cuando sean llevadas con moderación y

canalizados positivamente por un jefe elegido

entre ellos mismos. Por consiguiente, el pueblo

55
Maquiavelo, Discursos, Lb. I, Cap. 44, p. 137.

54
Maquiavelo, Discursos, Lb. I, Cap. 43, p. 136.

posee también una forma de virtud, la cual le

permite ubicarse dentro del orden político, con

todo derecho, en posición de negociar y debatir en

igualdad de condiciones con su contraparte, los

patricios. Y gracias al empleo de esa habilidad, un

pueblo libre, como el romano, tiene la función

política de vigilar a los poderosos y la obligación

moral de velar por la conservación de la libertad y

el acrecentamiento de los medios para alcanzar el

beneficio común.

En esta forma, la instauración de los tribunos de

la plebe y la mitificación de esta institución era

indispensable para que, por lo menos, una parte

del pueblo interesada en participar directamente

en la gestión de los asuntos públicos, cuide de la

debida y justa aplicación del ejercicio del derecho

de apelación en cabeza de los ciudadanos contra

cualquier decisión emitida por los órganos de la

república. Así, quien primero quiso hacer uso de

ese derecho de apelación fue el propio Apio, pero

Virginio no lo consideró digno de ese derecho.

Apio reclamó en seguida exigiendo al pueblo no

violar aquella norma que acababa de restablecer

con tanto empeño. A pesar de su alegato, es

apresado y, antes de ser juzgado, el antiguo

decenviro se suicida. Maquiavelo recuerda un caso

similar ocurrido en tiempos de Savonarola, el cual

llevó a la república popular al desprestigio, pues

mostraba con esta actuación una señal grave de

corrupción.
56

La moraleja de esta omisión nos

lleva a observar con claridad la pretensión de

Maquiavelo, la de reconocer no sólo la

imposibilidad de prescindir en el funcionamiento

de la república de cualquiera de sus sujetos –

patricios o plebeyos –, sino la necesaria sumisión

de cada uno de esos sectores a la ley.

En efecto, con el mito de la rebelión popular,

Maquiavelo termina de apuntalar los pilares del

marco de creencias dentro del cual se personifica

y se da presencia a los actores de la vida

republicana. Un cosmos político donde las clases

sociales rivales como las instituciones que

articulan y canalizan sus deseos e intereses, son

elementos imprescindibles de un complejo

engranaje galvanizado por aquellos mitos

constitutivos de lo sagrado, es decir, de lo que

56
Maquiavelo, Discursos, Lb. I, Cap. 45, pp. 138-139.

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

29 © 2023 London Journals Press Volume 23 | Issue 4 | Compilation 1.0

Cosmology and Myth in the Construction of Machiavelli’s Mixed Republic



siempre debe estar presente y no debe ser

alterado en una comunidad organizada como

república mixta. En ello reside el sentido y el fin

de eso que E. Cassirer llamara “el mito del

Estado”
57

: un artificio construido por hombres

virtuosos, capaces de domeñar los caprichos de la

fortuna, pero también ayudados por ella, quienes

en su papel de héroes o de víctimas se han ido

sacrificando por conseguir un orden social donde,

según la teoría del florentino, la mayoría de los

ciudadanos podrían lograr coexistir dentro de una

paz dinámica y libre, al menos durante un ciclo

temporal más extenso que el de cualquier otro

régimen.

BIBLIOGRAFÍA

1. Arenas Vives, Daniel. El crimen en el

pensamiento político de Maquiavelo y de

Tucídides, en Roberto R. Aramayo, José Luis

Villacañas (comp.), La herencia de

Maquiavelo, México, Fondo de Cultura

Económica, 1999.

2. Benjamin, Walter. Para una crítica de la

violencia, trad. Marco Aurelio Sandoval,

México, Premia editora, 1978.

3. Cassirer, Ernst. El mito del Estado, trad.

Eduardo Nicol, México, Fondo de Cultura

Económica, 1974.

4. Cicerón, Sobre la República, trad. Álvaro

D’Ors, Madrid, Gredos, 2000.

5. Coulanges, Foustel de, La Ciudad Antigua,

Bogotá, Panamericana, 1990.

6. Dumézil, Georges ‘Les trois péchés des

Tarquins, père et fils’, en Esquisses de

mythologie, Paris, Gallimard, 2003.

7. González García, José María. Someter la

ocasión, domar la fortuna, en Aramayo,

Roberto R., Villacañas, José Luis (comp.), La

Herencia de Maquiavelo, México, Fondo de

Cultura Económica, 1999.

8. Huizinga, Johan. Homo ludens, trad.

Eugenio Imaz, Madrid, Alianza, 2000.

9. Lefort, Claude. Maquiavelo. Lecturas de lo

político, trad. Pedro Lomba, Madrid, Trotta,

2010.

57
Véase, Ernst Cassirer, El mito del Estado (México, Fondo

de Cultura Económica, 1974).

10. Livio, Tito. Historia Romana. Primera

Década, estudio preliminar de Francisco

Montes de Oca, México, Porrúa, 2013.

11. Tito Livio, Ab Urbe Condita Lib. I-III. texto

en latín de la edición de https://kupdf.

net/download/tito-livio-ab-urbe-condita-libr

i-i-iii-historia-de-roma-desde-su-fundacion_

5a0b0885e2b6f5170301e8b4_pdf#

(04/02/2023)

12. Mansfield, Harvey C. Machiavell’s Virtue,

Chicago & London, The University of Chicago

Press, 1998.

13. Mansfield, Harvey C. Machiavelli’s New

Modes and Orders. A Study of the Discurses

on Livy, Chicago, The University of Chicago

Press, 2001.

14. Maquiavelo, Nicolás. El Príncipe, Edición

bilingüe, trad. Stella Mastrángelo, México,

Universidad Autónoma de la Ciudad de

México, 2008.

15. Maquiavelo, Nicolás. Discursos sobre la

Primera Década de Tito Livio, trad. Ana

Martínez Arancón, Madrid, Alianza, 1987.

16. Machiavelli, Niccolò. Discorsi sopra la Prima

Deca di Tito Livio, en Tutte le Opere. Firenze,

Bompiani, 2018.

17. Polibio, Historias, Libros V-XV, trad. Manuel

Balasch Recort, Madrid, Gredos, 2000.

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
rn

al
 o

f 
R

e
se

ar
ch

 in
 H

u
m

an
iti

e
s 

an
d

 S
o

ci
al

 S
ci

e
n

ce
s

30 Volume 23 | Issue 4 | Compilation 1.0  © 2023 London Journals Press

Cosmology and Myth in the Construction of Machiavelli’s Mixed Republic

https://kupdf.net/download/tito-livio-ab-urbe-condita-libri-i-iii-historia-de-roma-desde-su-fundacion_5a0b0885e2b6f5170301e8b4_pdf
https://kupdf.net/download/tito-livio-ab-urbe-condita-libri-i-iii-historia-de-roma-desde-su-fundacion_5a0b0885e2b6f5170301e8b4_pdf
https://kupdf.net/download/tito-livio-ab-urbe-condita-libri-i-iii-historia-de-roma-desde-su-fundacion_5a0b0885e2b6f5170301e8b4_pdf
https://kupdf.net/download/tito-livio-ab-urbe-condita-libri-i-iii-historia-de-roma-desde-su-fundacion_5a0b0885e2b6f5170301e8b4_pdf

