Scan to know paper details and
author's profile

Ethics of Responsibility and Intergenerational
Justice

Paulo Cesar Nodari

ABSTRACT

Contemporary ethics faces significant challenges due to the increasing intersection of science and
morality, particularly regarding planetary responsibility and intergenerational justice. The ecological
crisis must not be viewed merely as a byproduct of human actions, but as an urgent issue demanding a
profound transformation in global behaviors. While technological progress has led to advancements, it
has also introduced new risks, highlighting the need for a reexamination of ethical foundations. Hans
Jonas' proposal, with his ethics of responsibility, offers an essential philosophical framework,
advocating for the responsibility of current generations for the long-term consequences of their actions
on the environment and future generations. The concept of intergenerational justice, understood as
justice between generations, discussed in the works of Hans Jonas and John Rawls, is intrinsically
linked to the common good and is one of the central principles of Pope Francis' Laudato Si' encyclical.
The encyclical aims to balance technological progress with the ethical responsibility of protecting
humanity and all living beings on planet Earth. Pope Francis emphasizes that the real challenge lies not
in rejecting progress, but in mitigating the risks that threaten human dignity and planetary
sustainability. This article proposes a dialogue between Jonas' thought and Pope Francis' reflections,
exploring how the ethics of responsibility can be applied to the contemporary ecological context.

Keywords. ethics of responsibility; inter- generational justice; ecological crisis; planetary sustainability;
hans jonas; pope francis.

Classification: LCC Code: BJ1012

Language: English

LJP Copyright ID: 573385
Print ISSN: 2515-5784
Online ISSN: 2515-5792

Great Britain

Journals Press

London Journal of Research in Humanities & Social Science

Volume 25 | Issue 9 | Compilation 1.0 48

© 2025. Paulo Cesar Nodari. This is a research/review paper, distributed under the terms of the Creative Commons Attribution-
Noncom-mercial 4.0 Unported License http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/), permitting all noncommercial use,
distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly cited.






Ethics of Responsibility and Intergenerational
Justice

Etica da Responsabilidade e Justica Intergeracional

Paulo César Nodari

ABSTRACT

Contemporary ethics faces significant challenges
due to the increasing intersection of science and
morality, particularly regarding planetary
responsibility and intergenerational justice. The
ecological crisis must not be viewed merely as a
byproduct of human actions, but as an urgent
issue demanding a profound transformation in
global behaviors. While technological progress
has led to advancements, it has also introduced
new risks, highlighting the need for a
reexamination of ethical foundations. Hans
Jonas' proposal, with his ethics of responsibility,
offers an essential philosophical framework,
advocating for the responsibility of current
generations for the long-term consequences of
their actions on the environment and future
generations. The concept of intergenerational
justice, understood as justice between
generations, discussed in the works of Hans
Jonas and John Rauwls, is intrinsically linked to
the common good and is one of the central
principles of Pope Francis' Laudato Si' encyclical.
The encyclical aims to balance technological
progress with the ethical responsibility of
protecting humanity and all living beings on
planet Earth. Pope Francis emphasizes that the
real challenge lies not in rejecting progress, but
in mitigating the risks that threaten human
dignity and planetary sustainability. This article
proposes a dialogue between Jonas' thought and
Pope Francis' reflections, exploring how the
ethics of responsibility can be applied to the
contemporary ecological context. Furthermore,
drawing from Jonas' contributions, the article
examines the relevance of Romano Guardini and
Edith Brown Weiss's theories in the development
of intergenerational ethics, analyzing how their
ideas on power and equity deepen the

(© 2025 Great Britain Journals Press

understanding of justice between generations.
Thus, the study aims not only to provide a
theoretical foundation for the ethics of
responsibility and intergenerational justice, but
also to highlight the urgency of reflections that
offer both theoretical and practical solutions to
address the ecological crisis, ensuring the
sustainability and survival of humanity and the
planet.

Keywords: ethics of responsibility; inter-
generational justice; ecological crisis; planetary
sustainability; hans jonas; pope francis.

Author: Doutor em Filosofia. Professor do Instituto Sao
Boaventura, Brasilia, DF.

RESUMO

A ética contempordnea enfrenta desafios
significativos devido a crescente intersecdo entre
ciéncia e moralidade, especialmente no que se
refere a responsabilidade planetaria e a justica
intergeracional. A crise ecolégica nao deve ser
vista apenas como um subproduto das acgoes
humanas, mas como uma urgéncia que exige
uma transformacao profunda nos
comportamentos globais. Embora o progresso
técnico tenha trazido avancos, também impos
riscos, evidenciando a necessidade de repensar a
Jundamentagdo ética. A proposta de Hans Jonas,
com sua ética da responsabilidade, oferece um
fundamento filoséfico essencial, defendendo a
responsabilidade das geracoes atuais pelas
consequéncias de longo prazo de suas agoes
sobre o meio ambiente e as futuras geracoes. O
conceito de justica intergeracional, isto é, justica
entre geracoes, abordado em obras de Hans
Jonas e de John Rawls, -conectado
intrinsecamente ao bem comum, é um dos
principios centrais da Carta Enciclica Laudato Si’

London Journal of Research in Humanities & Social Science

Volume 25 | Issue 9 | Compilation 1.0



London Journal of Research in Humanities & Social Science

do Papa Francisco. A enciclica busca equilibrar
os avancos tecnoldégicos com a responsabilidade
ética de proteger a humanidade e todos os seres
vivos do planeta Terra. O Papa Francisco
destaca que o verdadeiro desafio ndo estd em
rejeitar o progresso, mas em mitigar 0S riscos
que comprometem a dignidade humana e a
sustentabilidade planetaria. Este artigo propoe
um dialogo entre o pensamento de Jonas e as
reflexoes do Papa Francisco, explorando como a
ética da responsabilidade pode ser aplicada ao
cendrio ecolbgico contemporaneo. Além disso, a
partir da contribuicdo de Jonas, o artigo
investiga a relevancia das teorias de Romano
Guardini e Edith Brown Weiss na construcdo de
uma ética intergeracional, analisando como suas
ideias sobre poder e equidade aprofundam a
compreensdo da justica entre geracoes. Assim, o
estudo visa ndo apenas fundamentar
teoricamente a ética da responsabilidade e a
Jjustica intergeracional, mas também sugerir a
urgéncia de reflexoes que apontem solugoes tanto
tedricas quanto praticas para enfrentar a crise
ecologica, assegurando a sustentabilidade e a
sobrevivéncia da humanidade e do planeta.

Palavras-chave: ética da responsabilidade; justica
intergeracional; crise ecologica; sustentabilidade
planetaria; hans jonas; papa francisco.

. INTRODUCAO!

A problematica atual da ética ou da ciéncia do
ético situa-se, inevitavelmente, na relacao ciéncia
e ética. Considera-se especifica dessa situacao a
consciéncia da necessidade de organizacao da
responsabilidade da humanidade enquanto tal e
em relacdo as consequéncias de sua acao em
perspectiva planetaria. Vislumbra-se a
necessidade de uma ética que tome em
consideracdo o horizonte planetario. Acerca, por
exemplo, da crise ecologica nao se pode analisa-la
apenas como consequéncia da acao humana,

' Uma primeira versdo deste texto foi publicada: NODARI,
Paulo César. FEtica da responsabilidade a justica
intergeracional: um didlogo entre Jonas, Weiss, Guardini e o
Papa Francisco. In: NODARI, Paulo César. Cultura de paz,
direitos humanos e meio ambiente. Caxias do Sul: EDUCS,
2015, pp- 349-369. A versao que se apresenta nesta revista
recebeu novas ponderagdes e acréscimos muito importantes.

sendo como urgéncia de uma radical mudanca de
hébitos e atitudes por parte de todos. O progresso
civilizatorio trouxe um desenvolvimento técnico-
cientifico, e, simultaneamente, uma ameaca e
medo constantes. Diante dessa situacao,
propoe-se uma nova fundamentacao filosofica da
ética na época da ciéncia, porque se sabe que as
morais fundamentadas no sujeito nao tém
condicoes suficientes de enfrentar o desafio
planetario que nos assola. Assim, a esteira da ética
da responsabilidade de Jonas objetiva-se analisar
os novos problemas enfrentados pela ética em
razdo da vulnerabilidade do meio ambiente,
causada pela intervencao técnica do fazer humano
sobre os ecossistemas, e, agora, também, na
iminéncia de poder intervir, inclusive, na natureza
interna, ou seja, uma espécie de “encantamento
com a natureza interna”, o que, em outras
palavras, denomina-se com o projeto eugénico da
engenharia genética. Com a obra, O principio
responsabilidade (2006), Jonas elabora uma
proposta sistematica de embasamento da ética e
analisa como se d4 a possibilidade de uma ética da
responsabilidade de todos os seres humanos no
que diz respeito a convivéncia de todos os seres
vivos em uma época marcada pela ciéncia.

O questionamento e a preocupacdo de Jonas sdo
compartilhados por muitos intelectuais das mais
diversas areas do saber. Meados e final do século
XX, emerge a preocupacao pela preservacao dos
recursos naturais e do patrimoénio cultural entre
as geracoes. Trata-se, por assim dizer, da justica
intergeracional, ou seja, da justica entre as
geracoes, a qual comeca a ter mais destaque,
sobremaneira, com os escritos de Hans Jonas,
especialmente, com a obra O principio
responsabilidade (1979), mas, também, com a
obra de John Rawls em Uma teoria da justica
(1971), especialmente, no § 44 ao tratar do
problema da justica entre as geracoes, e com a
Carta Enciclica do Papa Francisco, Laudato Si’
(2015; doravante: LS). Logo, justica
intergeracional nao é uma expressao cuja origem
remontaria ao Papa Francisco, uma vez que ele a
toma em consideracdo a partir da problemética
que o impulsiona a escrever a referida Carta
Enciclica sobre o cuidado da casa comum. De

acordo com a Laudato Si”: “A humanidade entrou

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

Volume 25 | Issue 9 | Compilation 1.0

© 2025 Great Britain Journals Press



numa nova era, em que o poder da tecnologia nos
poe diante de uma encruzilhada.” (LS, n. 101, p.
65). E imprescindivel reconhecer os avancos e as
importantes mudancas proporcionadas pelo
conhecimento e pelo progresso. Mas, por outro
lado, faz-se urgente perceber, também, que um
dos problemas fundamentais e mais profundos € o
“(...) o modo como realmente a humanidade
assumiu a tecnologia e o seu desenvolvimento
juntamente com um paradigma homogéneo e
unidimensional.” (LS, n. 106, p. 68: grifos do
autor). Segundo o Papa Francisco, nao se trata de
ser contra o progresso, mas de evitar os riscos que
ameacam a autenticidade da vida. “Por isso, ja
nao basta dizer que devemos preocupar-nos com
as geracoes futuras; exige-se ter consciéncia de
que ¢é a nossa propria dignidade que estd em
jogo.” (LS, n. 160, p 96).

A luz do problema acima referenciado, ensaia-se
uma tentativa de didlogo entre o embasamento
teorico de Jonas no que diz respeito a viabilidade
e plausibilidade de uma ética da responsabilidade
nos tempos atuais em que a ciéncia e a técnica
predominam e dominam o} cenario
contemporaneo, por um lado, trazendo, por outro
lado, a discussdao acerca da ideia de justica
intergeracional, por conta, justamente, do que se
pode denominar de aquecimento reflexivo e
discursivo do problema e da crise ecologica
hodierna. Nao é mais possivel declinar do cuidado
com a casa comum, tanto no que se refere ao
ambito pessoal como também ao ambito da
politica governamental. Busca-se, em um
primeiro momento, tracar as linhas gerais de uma
ética da responsabilidade a partir do
embasamento teérico de Jonas, para que, em um
segundo momento, a partir, sobretudo, do
Capitulo IV da Carta Enciclica, Laudato ST,
intitulado: Uma ecologia integral, seja possivel
tomar em consideracao algumas ideias centrais do
Papa Francisco. O Papa Francisco ndo deixa de
explicitar que um de seus referenciais teéricos de
base para compreender o projeto moderno é
Romano Guardini, especialmente, com seu livro,
O fim da idade moderna, e, mais especificamente,
a partir da tese do “poder” que o ser humano
alcanca e detém, pois: “Ele tem poder sobre as
coisas, mas digamo-lo com mais certeza ainda,

nao tem poder sobre o seu proprio poder.”
(Guardini, 2000, p. 74). Entao, se, por um lado,
evidencia-se, explicitamente, na referida Carta
Enciclica, o embasamento teorico a partir da tese
central de Guardini, também, por outro lado,
pode-se conjecturar a tese segundo a qual outros
referenciais teoricos sdo imprescindiveis para a
analise e compreensao da tese da justica
intergeracional. Além das referéncias
supracitadas, Edith Brown Weiss ¢é outra
referéncia imprescindivel, sobremaneira, no que
diz respeito a concepcdo de equidade
intergeracional, ainda que a referéncia indicativa
direta ndo apareca e nem seja explicita na Carta
Enciclica do Papa Francisco. Busca-se, por
conseguinte, na segunda parte desta reflexao,
tracar algumas ideias gerais tanto de Guardini
(explicitamente), como também de Weiss
(implicitamente), presentes na Laudato Si’, uma
vez parecer plausivel a aproximacio teorica de
ambos no que diz respeito a concepgao de justica
intergeracional na referida enciclica papal.

. AETICA DA RESPONSABILIDADE

Com os avangos e o0s acontecimentos
proporcionados pela ciéncia e pela tecnologia,
emergiram novos e complexos questionamentos
acerca dos quais a ética, em seu parametro
tradicional, isto é, tendo foco em uma visdo
demasiadamente antropocéntrica, nao oferece
respostas satisfatorias. Tal situacdo impoe a ética
uma nova tarefa a de assumir como nao
imaginada e pensada outrora de uma amplitude e
magnitude de responsabilidade. Jonas, nessa
perspectiva, acentua que um dos grandes
problemas a ser enfrentado pela ética da
responsabilidade é o da vulnerabilidade da
natureza, de modo que ao ser humano seja
imputada a responsabilidade ética pelo zelo e
cuidado da vida dos seres vivos. Tal
vulnerabilidade ocasionada nao s6, mas também,
pela intervencdo técnica do ser humano sobre os
ecossistemas levou ao surgimento de uma nova
teoria ética. Para Jonas, nesta época da ciéncia e
da tecnologia, a ética tradicional ja nao dispoe de
categorias suficientemente convincentes, para
embasar um debate acerca da acdo humana em
uma época marcada pela ciéncia e técnica. “Em
resumo, porque a vida estd ameacada pele

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

© 2025 Great Britain Journals Press

London Journal of Research in Humanities & Social Science

Volume 25 | Issue 9 | Compilation 1.0



London Journal of Research in Humanities & Social Science

técnica, ¢é necessaria uma ética da
responsabilidade” (Oliveira; Moretto; Sganzerla,
2015, p. 14: grifos dos autores). E tal situacao é
decorrente, por assim dizer, de uma concepcao do
progresso do género humano que combina, por
um lado, o desenvolvimento do conhecimento
cientifico e sua apropriacao técnico-pragmatica da
natureza humana, e, por outro, “[...] sua utilizacao
em beneficio da dimensao ético-moral da
humanidade, sendo esta compreendida em
referéncia essencial a valores e normas.” (Giacoia
Junior, 2018, p. 151). Muito provavelmente,
poucos conceitos tornaram-se tao correntes e
obtiveram tanta forca retorica como a ideia do
progresso, a ponto de ser tratado como ideia
inquestionavel, e, praticamente, um dogma. “Tal
situagdo acabou por transformar o conceito nao
apenas em uma pedra de toque da nossa moderna
sociedade ocidental, mas também levou a crenca
em sua infalibilidade e, nesse caso, também a sua
inquestionabilidade.” (Oliveira, 2023, p. 37).

O mito do progresso ilimitado decorrente,
sobretudo, das encantadoras e esperancosas
promessas das ciéncias e do antropocentrismo,
que situa o ser humano acima e inclusive contra a
natureza (Tamayo, 2011, p. 112), trouxe, como o
anverso dessa face luminosa, dentre outras
consequéncias, tanto o esgotamento gradual dos
recursos disponiveis, a poluicao dos ecossistemas,
a saturacdo de residuos dos processos de
producao e de consumo (Tamayo, 2011, p. 112),
como também dilemas éticos de dificil resolucao
que colocam em xeque as proprias autodeter-
minagdo e autocompreensdo conquistadas com
tanto esforco e empenho. Eis, pois, por um lado, o
contexto no qual estdo sob suspeita a utopia
humanista e as proprias éticas tradicionais, e, por
outro, a urgéncia de pensar e ter em vista o
surgimento e a iminéncia de uma ética que
assegure a existéncia humana e de todas as
formas de vida existentes na biosfera. E nesse
ceniario que Jonas postula o principio
responsabilidade, um principio ético para a
civilizagdo tecnolégica. Além de ser um principio
ético, o principio responsabilidade estabelece uma
perspectiva de didlogo critico em uma época
altamente tecnicizada e cientificizada. Em outras
palavras, pode-se conjecturar que o principio da

responsabilidade é motivado por uma dupla
tomada de consciéncia, a saber, (a) a técnica
coloca em xeque de maneira radical e como jamais
imaginado outrora a existéncia da vida e da
propria humanidade e (b) as éticas tradicionais,
que sao antropocéntricas, nao conseguem dar
conta de enfrentar os desafios que a civilizacao
tecnologica exige e ordena (Pommier, 2013, p.
127).

Além disso, algo novo é visivel e perceptivel. A
técnica constitui-se como dinamica, global, e,
também, ambivalente, ou seja, ela nao é neutra. O
progresso nao € apenas sinonimo de mudanca.
Trata-se de um movimento, ou seja, de uma
dinamica sempre mais elevada e nada limitante,
uma vez que a ideia do progresso ilimitado
alimenta e retroalimenta o préprio processo sem
fim que se estende no espago e no tempo de
modo, por conseguinte, global sobre a prépria
terra e sobre a humanidade, tornando-as, por
assim dizer, objetos de sua manipulacao
(Pommier, 2013, p. 128-129). Eis, pois, a razao de
sua ambivaléncia. Assim, na concepc¢ao de Jonas,
¢ importante considerar uma modificagdo
significativa diagnosticada a respeito do cenario
tecnolégico moderno. Tal realidade, ja, ha algum
tempo, situa-se como um risco eminente de
efeitos por vezes incalculaveis e irreversiveis,
cujas consequéncias centram-se no futuro da
humanidade, fomentando, por conseguinte, por
um lado, o questionamento acerca do lugar e da
importancia da tecnologia, e, por outro lado,
atingindo o cerne dos sistemas de pensamento
ético e moral vigentes. Tratar-se-ia de tomar em
conta na ética de Jonas ndo apenas as
consequéncias diretas e previstas, mas também as
indiretas e imprevistas. Jonas elucida tal questao
da seguinte maneira:

Sob tais circunstancias, o saber torna-se um
dever prioritario, mais além de tudo o que
anteriormente lhe era exigido, e o saber deve
ter a mesma magnitude da dimensao causal
do nosso agir. Mas o fato de que ele realmente
nao possa ter a mesma magnitude, isto €, de
que o poder previdente permaneca atras do
saber técnico que confere pode ao nosso agir,
ganha, ele proprio, significado ético. O hiato
entre a forca da previsdo e o poder do agir

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

Volume 25 | Issue 9 | Compilation 1.0

© 2025 Great Britain Journals Press



produz um novo problema ético. Reconhecer a
ignorancia torna-se, entdo, o outro lado da
obrigacdo do saber, e com isso torna-se uma
parte da ética que deve instruir o autocontrole,
cada vez mais necessario, sobre o0 nosso
excessivo poder. Nenhuma ética anterior
vira-se obrigada a considerar a condicao
global da vida humana e o futuro distante,
inclusive a existéncia da espécie. O fato de que
hoje eles estejam em jogo exige, numa palavra,
uma nova concepcao de direitos e deveres,
para a qual nenhuma ética e metafisica antiga
pode sequer oferecer os principios, quanto
mais uma doutrina acabada. (Jonas, 2006, p.

41).

A situacao atual afere a um problema ético com
dimensdes profundas para o ser humano
enquanto tal, uma vez que os problemas
fundamentais de nosso tempo dizem respeito a
humanidade como um todo, o que significa dizer
que uma ética hoje tem de articular-se levando em
consideracdo a situacao historica caracterizada
pela interdependéncia das nagdes no contexto de
uma civilizacAdo  técnico-cientifica.  Alguns
pensadores contemporaneos tentam explicitar as
razoes geradoras desta situacdo, o que nao é tao
simples e facil. Jonas, por exemplo, afirma que
tudo se radica no “ideal baconiano”, no “utopismo
tecnologico”, na “escatologia secularizada”, que
constituem o projeto moderno, isto é, o ideal da
instalacdo de um tipo da saber que se entende
como possibilidade de dominacao sobre a
natureza em funcao da melhoria das condicoes de
vida do ser humano, ou mais radicalmente ainda,
em funcdo da emergéncia do homem auténtico
como fruto de um processo conduzido pelas forcas
do proprio homem. Para essa concepgao, saber é
sinbnimo de poder, cuja expressao suprema € a
exploracao técnica da natureza em funcao de sua
subordinacdo aos fins humanos, o que
paradoxalmente conduziu a sujeicao completa a si
mesmo sob o signo da catastrofe ecologica.

A crise ecologica tem alguns responsaveis
diretos perfeitamente identificados. Um ¢é o
mecanismo, que considera a natureza objeto
morto e atomizado. Outro, o humanismo
antropocéntrico, que pressupoe a primazia do
ser humano sobre qualquer outra forma de

existéncia e de vida na terra. Papel importante
na deterioracao ecoldgica é desempenhado
pelo mercantilismo fetichista, que reconhece a
hegemonia das formas mercantis de producao
e valorizacao e implica o deslocamento radical
do valor de uso sobre o valor de troca. Nao
menos importante na crise s3ao a
racionalidade tecnocrdtica e a tecnocracia
produtivista, que reduzem a ciéncia a técnica
e consideram-na como critério de legitimacao
ética e politica. Trata-se de uma expressao
feliz de Munford: “governo do martelo sobre o
braco”: o instrumento se impde como fim
sobre os proprios fins. Entre os responsaveis
diretos estdao também o antes citado mito do
progresso, que implica a colonizacao do
tempo e comporta o esquecimento do passado,
da tradicdo e do futuro, e a afirmacao de um
presente eterno e imediato. (Tamayo, 2011,
pp. 112-113: grifos do autor).

Vive-se, portanto, segundo Jonas, uma crise sem
precedentes em nossos dias atuais. O espectro da
crise € tao amplo que solucdes tradicionais nao
tém eficacia. Para Jonas, a tradicdo do
pensamento ocidental se encontra profundamente
interpelada por esta nova situacio e incapacitada
de enfrenta-la, uma vez que suas diferentes éticas
nao sao de responsabilidade em relacao ao futuro.
O que importa na atual situacdo de crise da
modernidade é uma ética de conservacao, de
protecao e cuidado e nao uma ética do progresso e
do desenvolvimento desenfreados. Numa palavra,
trata-se da critica da ideia do progresso voraz e de
seu “utopismo tecnologico”, a fim de poder
garantir a sobrevivéncia da vida humana e salvar a
dignidade humana de suas ameacas, porque o
ideal grandioso ambicioso moderno, segundo
Jonas, desemboca em um dilema crucial: por um
lado, o poder tecnologico alargou, de forma nunca
conhecida dantes, a extensao e as possibilidades
da acao humana, gerando, por conseguinte, a
necessidade premente de regrar, por meio de
normas, o uso efetivo deste enorme potencial; e,
por outro lado, o tipo de racionalidade, que
conduz este processo, reduz-se ao controle dos
fendmenos, e, em ultima instancia, no momento
atual, poe em duavida a possibilidade mesma de
uma verdade objetiva, tedrica ou pratica, na vida

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

© 2025 Great Britain Journals Press

London Journal of Research in Humanities & Social Science

Volume 25 | Issue 9 | Compilation 1.0



London Journal of Research in Humanities & Social Science

humana (Giacoia Junior, 2000, p. 206). Pode-se,
desse modo, afirmar:

A critica a nocao de Progresso ¢ um dos
esforcos mais centrais e mais contundentes da
obra de Hans Jonas. Para o autor, a crenga no
Progresso € o principal combustivel do avango
tecnolodgico, das utopias nele fundadas e dos
regimes politicos que nele se abastecem (tanto
o capitalismo quanto o socialismo). Além
disso, esse conceito fornece as bases para o afa
do desenvolvimento que vem orientando a
sociedade moderna e cujos prejuizos estao
ligados a exploracio da natureza, ao
esgotamento dos recursos naturais, a extincao
das espécies e aos riscos a vida humana
implicados na crise ecologica. (Oliveira, 2023,

p. 97).

As diferentes possibilidades de intervengdes na
natureza e no ser humano evidenciam as
dimensoes do desafio para o pensamento ético em
relacdo a existéncia humana. Do fascinio pelo
eminente poder de transformacao e intervencao,
percebe-se, com muita facilidade, ndo haver
condicoes de as éticas tradicionais, as quais,
grosso modo, alicercam-se sobre a perspectiva
antropocéntrica, nortearem as agdes humanas.
Esse desajuste s6 podera ser corrigido, em seu
entendimento, através da elaboracao de uma nova
ética. Diz Jonas:

A presenca do homem no mundo era um dado
primario e indiscutivel de onde partir toda
ideia de dever referente a conduta humana:
agora, ela propria tornou-se um objeto de
dever — isto é, o dever de proteger a premissa
basica de todo o dever, ou seja, precisamente a
presenca de meros candidatos a um universo
moral no mundo fisico do futuro; isso
significa, entre outras coisas, conservar este
mundo fisico de modo que as condicoes para
uma tal presenca permanecam intactas; e isso
significa proteger a sua vulnerabilidade diante
de uma ameaca dessas condicoes. (Jonas,

2006, p. 45).

O poder técnico que estende as consequéncias e 0s
resultados da acao, caracterizando, por sua vez, o
poder ampliado da acdo humana, constata os

indicios da importancia e da grandeza n3o mais
delimitavel no espago e no tempo. “Ao ultrapassar
o horizonte da vizinhanca espago-temporal, esse
alcance ampliado do poder humano rompe o
monopdlio antropocéntrico da maioria dos
sistemas éticos anteriores, sejam religiosos ou
seculares.” (Jonas, 2013, p. 55). Logo, a técnica
constroi-se como um experimento marcado pela
ambivaléncia, pois nao nos € possivel reconhecer
todas as suas consequéncias, porque tal
abrangéncia foge, inclusive, do controle das maos
do ser humano, tomando em consideracio a
magnitude e a ampliacdo enquanto possibilidade
do poder fazer humano, uma vez que, segundo
Jonas, “(..) a ‘ambivaléncia’ da técnica esta
estreitamente ligada a sua ‘grandeza’, isto é, a
desmesura de seus efeitos no espaco e no tempo.”
(Jonas, 2013, p. 59). Ou seja, em outras palavras,
mesmo que o individuo tenha uma conduta
fundamentada em uma boa intencao, esta nao se
constituiria ainda em uma garantia segura de que
as consequéncias estariam sempre no ambito do
previsivel e do calculavel (Oliveira, 2012, p. 3).
Acerca dos desafios da conduta e da atitude do ser
humano diante da crise ecologica, sublinha-se:

Por causa disso, a pergunta pelo futuro do
humano nao pode prescindir, em nossos dias,
de uma reflexdo aprofundada sobre as
consequéncias éticas, sociais, politicas e
culturais geradas pelo desenvolvimento das
ciéncias e das tecnologias. Uma vez que o
desenvolvimento produziu ndo apenas uma
alteracdo substancial de nossa cosmovisao,
mas também uma mudanca radical na
autocompreensao ética da espécie humana,
parece que se apresenta hoje a necessidade de
repensar limites éticos para evitar as
consequéncias potencialmente catastroficas
do desenvolvimento técnico-cientifico — que
inclui tanto o desastre ecologico, a
desertificacao do planeta quanto o apocalipse
nuclear, a clonagem humana pela engenharia
genética, e o hibridismo trans-humanista do
homo roboticus. (Giacoia Junior, 2018, p. 52:
grifos do autor).

Diante dessa preocupacao com a amplitude e com
o dominio, outrora desconhecidos, por parte da
ética classica, o saber torna-se um dever

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

Volume 25 | Issue 9 | Compilation 1.0

© 2025 Great Britain Journals Press



prioritario, ou seja, “(...) o saber deve ter a mesma
magnitude da dimensdo causal do nosso agir.”
(Jonas, 2006, p. 41). Assim, segundo Jonas, o
principio responsabilidade coloca-se diante da
urgéncia de ser a proposta possivel de uma ética
para a técnica. As éticas tradicionais, cuja
centralidade foca o sujeito, nao sao consideradas
suficientes para tratar da questao da tecnologia
moderna, tanto do ponto de vista de sua
fundamentacido como de sua aplicacgao, e parte do
diagnostico de que a técnica moderna traz consigo
uma situacdo singular nova, e, também,
desconhecida. Trata-se, de acordo com Jonas,
basicamente, doravante, do carater cumulativo da
ética, o0 que nao era comum a concepgao
tradicional da ética.

Enquanto for o destino do homem, depende
da situacao da natureza, a principal razao que
torna o interesse na manutenciao da natureza
um interesse moral, ainda se mantém a
orientacdo antropocéntrica de toda ética
classica. Mesmo assim, a diferenca é grande.
Desaparecem as delimitacoes de proximidade
e simultaneidade, rompidas pelo crescimento
espacial e o prolongamento temporal das
consequéncias de causa e efeito, postas em
movimento pela praxis técnica mesmo quando
empreendidas para fins proximos. Sua
irreversibilidade, em conjuncdo com sua
magnitude condensada, introduz outro fator,
de novo tipo, na equacao moral. Acresca-se a
isso o seu carater cumulativo: seus efeitos vao
se somando, de modo que a situacao vivida
pelo primeiro ator, mas sim crescentemente
distinta e cada vez mais um resultado daquilo
que ja foi feito. Toda ética tradicional contava
somente com um comportamento nao
cumulativo. (Jonas, 2006, p. 40).

Jonas demonstra sua inquietude a respeito deste
cenario hodierno, considerando o poder e o
ampliado potencial do homo faber, por conta de
ter este assumido primazia com relacdo ao homo
sapiens, exigindo, por sua vez, uma reflexao ética
responsavel e cuidadosa acerca do poder da
técnica. “Nesse sentido, a tecnociéncia atual
realiza o projeto moderno: o homem se converte
em amo e senhor da natureza. Mas, a0 mesmo
tempo, a desestabiliza profundamente, pois o

coloca na posicao de objeto.” (Giacoia Junior,
2018, p. 154). A técnica acaba deixando de ser
meio ou instrumento e para determinar-se como
fim em si. “Em outras palavras, mesmo
desconsiderando suas obras objetivas, a
tecnologia assume um significado ético por causa
do lugar central que ela agora ocupa
subjetivamente nos fins da vida humana.” (Jonas,
2006, p. 43). Em tal contexto, o saber torna-se um
dever prioritario, revestindo-se da mesma
magnitude da dimensdo causal do nosso agir
(Jonas, 2006, p. 41), e precisara reconhecer o
hiato existente entre o poder de previsdo da acao
humana e o poder do agir. Desse modo, a
obrigacdo do saber, neste contexto, devera
orientar o autocontrole, de modo a limitar nosso
excessivo poder, uma vez nao ser possivel prever,
por conseguinte, todas as consequéncias do fazer
técnico da acdo humana. Tal panoramica exige
uma nova concepcao de direitos e deveres, para a
qual a ética e a metafisica antigas ndo podem
oferecer os principios e muito menos uma
doutrina acabada (Jonas, 2006, p. 41). A ética
tradicional e seus imperativos de amar uns aos
outros, a honestidade e a compaixao continuam
validas nos dias atuais, sem divida, mas, na época
da ciéncia e da tecnologia, nao s3o mais
suficientes para normatizar e instruir o
autocontrole do excessivo poder humano. Urge,
pois, um novo entendimento acerca do ser
humano nao mais enquanto dominador, senhor e
usurpador de todos os poderes e beneficios da
terra. Logo:

Gracas a esse antropocentrismo, o humanismo
enxertou-se visceralmente em todos os
sistemas éticos legados pela tradicdo histérica
do Ocidente. Os sistemas éticos tradicionais
sdo essencialmente antropocéntricos e
humanistas, e é exatamente esta caracteristica
que chega a seus limites e mostra dar sinais de
esgotamento com a persistente crise da razao
e dos valores que abala os fundamentos de
nossas sociedades “p6s-modernas”. (Giacoia
Junior, 2018, p. 50).

Percebe-se, pois, que na era da ciéncia e da
tecnologia, a técnica deixou de ser simples
fenomeno isolado ou mais um componente
humano importante. “O progresso do homem

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

© 2025 Great Britain Journals Press

London Journal of Research in Humanities & Social Science

Volume 25 | Issue 9 | Compilation 1.0



London Journal of Research in Humanities & Social Science

estende-se como avanco de poder a poder.”
(Jonas, 2013, p. 40). Ela se constitui como
condicao essencial da condicdo humana. Ela esta
na base de interpretacio da proépria existéncia
humana. Esta época eminentemente técnico-
cientifica traz, entretanto, uma ameaca constante
de morte. Pela primeira vez na histéria, a
civilizacao coloca cada ser humano, cada nacao,
cada cultura, em face de uma problemaética ética
comum. Logo: “A responsabilidade do homem
com o perecivel e com a continuidade de uma
auténtica vida no futuro nao é, desse modo, algo
acrescido a sua humanidade, como uma
construcao logico-formal, mas trata-se de algo
inerente a sua condicio de ser humano.”
(Sganzerla, 2015, p. 134). A responsabilidade
se impoOe ao ser humano como um mandamento
ético e um dever em vista de sua propria
preservacao e existéncia. Em outras palavras: “A
magnitude e o campo de acdo da moderna praxis
técnica em seu conjunto e em cada um de seus
empreendimentos particulares sao tais que
introduzem toda uma dimensao adicional e nova
no marco do céalculo dos valores éticos, dimensao
esta que era desconhecida a todas as formas
precedentes de acao.” (Jonas, 2013, p. 54).

Propde-se, pois, uma nova fundamentacao
racional e filosofica da ética na época da ciéncia
capaz de afrontar os desafios emergentes e de
assegurar aos homens a capacidade de governar
os efeitos do poder que eles efetivamente
possuem. E claro que as morais fundamentadas
no sujeito nao tém condicoes de enfrentar
tamanho desafio planetario. S6 uma ética capaz
de fundamentar uma responsabilidade universal e
solidaria da humanidade serd capaz de assumir
este desafio responsavelmente. Portanto, a busca
da fundamentacdo racional de uma ética da
responsabilidade solidaria é uma constante da
situacao atual do ser humano, porque o mesmo
encontra-se diante do desafio de assumir, em
escala planetaria, o dever da responsabilidade de
suas acoes, isto é, do seu agir humano. Para essa
nova concepcdo de ética ambiental de escala
planetaria: “E preciso fazer uma ecologia com
portas e janelas abertas, entender a nossa casa
como processo temporal, capaz de afirmar e

acolher as externalidades que inevitavelmente
produz.” (Farias, 2014, p. 620: grifos do autor).

Do saber que nasce da técnica nesta época
marcada determinantemente pela ciéncia provém
um excesso de poder, dando-lhe intmeras
possibilidades, as quais, por um lado,
retrospectivamente, outrora, jamais foram
imaginadas possiveis, mas, por outro lado,
prospectivamente, ndo sdo possiveis de plena
quantificacdo  consequencial e nem de
normatizacao ética, permanecendo, pois, um hiato
entre o poder da técnica e o agir humano
responsavel. E, exatamente, neste aspecto,
emerge, segundo Jonas, a urgéncia da heuristica
do temor. “Enquanto o perigo for desconhecido
nao se sabera o que ha para se proteger e por que
devemos fazé-lo: por isso, contrariando toda
logica e método, o saber se origina daquilo contra
0 que devemos nos proteger.” (Jonas, 2006, p.
70-71). Trata-se de uma distorcao hipotética da
condicao futura do ser humano e da natureza,
optando-se pela primazia do mau prognostico
(Jonas, 2006, p. 77).

O temor torna-se a obrigacdo preliminar de uma
ética da responsabilidade, assegura Jonas. Do
temor deriva uma atitude ética fundamental,
agora, repensada a partir da vontade de evitar o
pior. Quanto mais préximo do futuro estiver
aquilo que deve ser temido, mais esta heuristica
torna-se necessaria (Nodari; Mezzomo, 2024, pp.
212-225). Jonas entende que o temor € essencial
para uma ética da responsabilidade, pois € através
dele que o ser humano poderi agir e refletir sobre
o destino da humanidade. “O sacrificio do futuro
em prol do presente nao é logicamente mais
refutavel do que o sacrificio do presente a favor do
futuro. A diferenca esta apenas em que, em um
caso, a série segue adiante e, no outro, nao.”
(Jonas, 2006, p. 47). A heuristica do temor nao se
refere a algo paralisante ou patoldgico, mas sim a
um temor que desperta para o pensamento e para
a acdo responsavel. O temor é denominado de
heuristico, “(...), pois ele cumpre com sua funcao
de nos oferecer dois saberes: uma saber teérico, a
partir de  valores  éticos  considerados
fundamentais a vida humana, e também um saber
de carater factual, produzido pelas ciéncias
empiricas, capaz de previsdes em relagdo ao

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

m Volume 25 | Issue 9 | Compilation 1.0

© 2025 Great Britain Journals Press



futuro.” (Sganzerla, 2015, p. 178). O sentimento
de responsabilidade, ainda que imbuido de muita
esperanca de evitar o mal, implica em temer pelo
pior, pois: “(...) o reconhecimento do malum é
infinitamente mais facil do que o do bonum; é
mais imediato, mais urgente, bem menos exposto
a diferencas de opinidao.” (Jonas, 2006, p. 71:
grifos do autor). A responsabilidade nao é um
sentimento qualquer. Ela reveste-se de uma
heuristica de esperanca, contrabalancada pela
heuristica do temor, sendo-lhe esta, no entanto,
mais urgente considerar. A heuristica do temor
torna-se como que um interdito contra a crenca
professa e otimista e professa que cré na bondade
do progresso técnico ilimitado enquanto
progresso. Trata-se de uma espécie de futurologia
comparativa, isto €, uma ciéncia predicativa que
coloca frente a frente diferentes cenarios
consecutivos possiveis, buscando o desenvolvi-
mento de tais ou tais técnicas, a partir de
interrogacoes a respeito da inquestionabilidade do
progresso (Pommier, 2013, p. 152). A heuristica
do temor que confere primazia a profecia do pior
(malum) ao invés do bom (bonum) ou do melhor
dos cenarios nao significa, simplesmente, uma
opcao pela descrenca na propria humanidade
enquanto tal, mas, pelo contrario, uma atitude de
previsdo prudencial, porque o perigo potencial
pode fomentar e comandar uma agao indiscutivel
de abstencdo, isto é, de prevencdo (Pommier,
2013, p. 153). Segundo Sganzerla, ainda que a
heuristica do temor nao tenha sido acolhida de
modo pacifico entre os intérpretes de Jonas,
pode-se afirmar a respeito.

Trata-se de uma espécie de prudéncia no agir
despertada pela preferéncia do mau
prognostico, de modo que se possa antecipar
ou mesmo impedir a acdo e a necessidade da
reparacado do dano; isto é, diante de
prognosticos incertos e da ameaca da
continuidade da vida auténtica no futuro, a
cautela, a prevencao e a prudéncia assumem o
papel de guia das acoes humanas. E, como se
trata de um conceito ético, a heuristica do
temor tem em si um contetido tedrico, mas
também uma pretensdo pratica, uma espécie
de aplicabilidade que visa provocar mudancas

no nosso modo de agir. (Sganzerla, 2015, p.
169).

E possivel afirmar que o dever, por primeiro,
precisa é visualizar os efeitos de longo prazo da
técnica moderna, pois o que deve ser temido ainda
ndo foi experimentado e talvez ndo possua
analogias na experiéncia do passado e do presente
(Jonas, 2006, p. 72), e, em seguida, mobilizar o
sentimento adequado para tal representacio, isto
é, a ética do futuro precisara ser capaz de evocar o
temor correspondente (Jonas, 2006, p. 73). A
adocao dessa atitude, ou seja, a disposicao para se
deixar afetar pela salvacdo ou pela desgraca
(ainda que s6 imaginada) das geracoes vindouras
é, por conseguinte, o segundo dever introdutorio
da nova ética delineada por Jonas. Instruidos por
esse sentimento, somos instados a evocar o temor
correspondente aos perigos que podem ser
potencializados pela técnica (Jonas, 2006, p. 72).
Assim sendo, o novo modo do agir humano deve
levar em consideracao nao apenas o interesse dos
seres humanos, mas também a biosfera em sua
totalidade, o que requer alteracoes substanciais
nos fundamentos da ética. Ao contrario da visao
cientifica moderna que dessacralizou a natureza,
despindo-a “de toda dignidade de fins” (Jonas,
2006, pp. 41-42), a ética da responsabilidade
afirma ter a natureza dignidade propria, isto é, ela
é portadora de fins e valores que lhe sao inerentes.
Logo, faz-se urgente a substituicio da busca
desenfreada do utopismo tecnologico pelo
cuidado  criterioso e  responsavel pela
continuidade da vida humana e também extra-
humana. “Progresso com prudéncia é a formula
escolhida por Jonas para referir-se a necessidade
de o progresso tecnoldgico expandir-se, mas ao
mesmo tempo nao constituir-se em ameaca a vida
em geral.” (Sganzerla, 2015, p. 185: grifos do
autor).

A tecnologia é fruto da busca e vocacao da
humanidade, sem davida, mas também da ideia
do triunfo do homo faber sobre o homo sapiens.
Sob o signo da técnica moderna, a techne
transformou-se em um infinito impulso da espécie
humana para o progresso tecnolégico. Tem-se a
impressdao de que a vocacdo humana esta no
continuo progresso deste empreendimento e
poder de dominacdo, em constante superacao.

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

© 2025 Great Britain Journals Press

London Journal of Research in Humanities & Social Science

Volume 25 | Issue 9 | Compilation 1.0



London Journal of Research in Humanities & Social Science

Parece ser conquista de um dominio total sobre as
coisas e sobre o proprio homem seria a realizacao
do destino da humanidade. Todavia, com o esboco
da heuristica do temor, Jonas propde-se, ao
pensar o principio responsabilidade, dar ouvidos
ao pior dos prognosticos e nao ao melhor, ou seja,
a incerteza do futuro, porque os avancos
tecnologicos podem fomentar o simples afa do
dominio e do poder em si. “Aquilo que ja foi
iniciado rouba de nossas maos as rédeas da acao,
e os fatos consumados, criados por aquele inicio,
se acumulam, tornando-se a lei de sua
continuacdo.” (Jonas, 2006, p. 78). E preciso,
pois, que o ser humano tenha uma atitude muito
honrosa como tal, a saber, de humildade e
sabedoria. “E com esse entendimento que Jonas
faz da prudéncia o primeiro dever e o
mandamento da sua ética da responsabilidade, e
da humildade, a virtude necessaria e o remédio
para o impeto tecnolégico.” (Sganzerla, 2015, p.
186).

Jonas pensa entao em um novo imperativo ético
mais adequado aos desafios que a centralidade da
técnica nos tempos hodiernos impde. Faz-se,
portanto, urgente a passagem do imperativo
categorico de Kant: “Aja de modo que tu também
possas querer que tua maxima se torne lei geral”
para a formula que toma em conta a
responsabilidade para com o futuro: “Aja de modo
a que os efeitos da tua acdo sejam compativeis
com a permanéncia de uma auténtica vida
humana sobre a Terra”, ou, expresso
negativamente: “Aja de modo a que os efeitos da
tua acdo nao sejam destrutivos para a
possibilidade futura de uma tal vida.” (Jonas,
2006, pp. 47-48). O novo imperativo ético,
segundo Jonas, leva em conta nao apenas os
principios das acOes, mas também as
consequéncias das acoes realizadas, nao, porém, a
partir de vieses utilitaristas. A responsabilidade
que se impoe a experiéncia humana atual confere
ao ser humano o dever de assumir a
responsabilidade perante o futuro da humanidade
como principio. Assim sendo, o0 conceito
responsabilidade na ética da responsabilidade vai
além da ética individual, de modo a fundamentar
uma ética da civilizacao tecnologica. Para tanto, é
preciso ter presente, entre outros aspectos, de que

0 Mesmo nao pode arriscar algo sem tomar em
conta os interesses de Outrem, de que o Mesmo
nao tem a permissao de poér em risco a totalidade
dos interesses de Outrem, de que o
aperfeicoamento e a melhoria nao justificam
apostas totais, de que a humanidade nao tem o
direito ao suicidio da espécie e de que a existéncia
do ser humano nao pode ser objeto de aposta
(Jonas, 2006, pp. 83-88).

Jonas considera que a nova teoria ética
inaugurada a partir de seu principio
responsabilidade nao corresponde a ideia

tradicional de direitos e deveres, ou seja, uma
perspectiva de reciprocidade, na qual “(...) o meu
dever é a imagem refletida do dever alheio, que
por seu turno € visto como imagem e semelhanca
de meu proprio dever; de modo que, uma vez
estabelecidos certos direitos do outro, também se
estabelece o dever de respeita-los e, se possivel,
(acrescentando-se uma ideia de responsabilidade
positivo), promové-los.” (Jonas, 2006, p. 89). Nao
se aplica, portanto, a ideia de reciprocidade a nova
ética formulada por Jonas, pois esta é uma ética
do futuro que lida exatamente com o que ainda
nao existe, de maneira independente tanto da
ideia de um direito quanto da ideia de uma
reciprocidade. O autor aponta, na moral
tradicional, um exemplo de responsabilidade e
obrigacdo nao reciproca, que é reconhecido e
praticado espontaneamente: a responsabilidade
para com os filhos, os quais sucumbiriam se a
procriacdo nao prosseguisse por meio da
precaucdo e da assisténcia a prole. Seria essa,
portanto, a classe de comportamento
inteiramente altruista fornecida pela natureza
(Jonas, 2006, p. 90).

Jonas reconhece a existéncia de um dever de
assumir a responsabilidade pelos atos que tenham
repercussoes de curto, médio e longo prazo, em
decorréncia do direito daqueles que virao e cuja
existéncia pode-se, desde ji, antecipar as
previsdes. Assim, ao lado da responsabilidade
decorrente da decisao menos livre que a relacao
parental natural, relacdo nao reciproca (Jonas,
2006, p. 169), ou seja, dos pais para com os filhos,
emerge, também, a responsabilidade contratual
de maneira original, propria da liberdade
humana. Nao obstante, segundo Jonas, a

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

Volume 25 | Issue 9 | Compilation 1.0

© 2025 Great Britain Journals Press



responsabilidade contratual seja passivel de
declinio da funcdo e nao seja do tipo de bem
imperativo como objeto imediato, como é o caso
da responsabilidade parental, mesmo assim, a
responsabilidade politica, em parte, é decorrente
da liberdade e pode ser revogada (Jonas, 2006, p.
171). Trata-se da responsabilidade do homem
politico (homo politicus) pelos interesses e bem
comum de todos os individuos, gracas ao exercicio
do poder (Jonas, 2006, p. 172). Observando a
responsabilidade dos pais para com os filhos, uma
vez que o “(...) nascimento obriga cuidado e
impossibilita a fuga da responsabilidade.”
(Sganzerla, 2015, p. 159), Jonas recorre a essa
analogia, embora abstrata e artificial, para
mostrar que essa responsabilidade nasce da livre
escolha e tem por objeto a coisa publica. “O objeto
da responsabilidade é a res publica, a coisa
publica, que em uma reptblica é potencialmente a
coisa de todos, mas realimente s6 o é nos limites
do cumprimento dos deveres gerais da cidadania.”
(Jonas, 2006, p. 172: grifos do autor). Nao faz
parte, porém, do objeto da responsabilidade
publica a obrigacdo da candidatura aos cargos
publicos, ainda que, segundo Jonas, haja
incentivo, para que homens corajosos assumam a
responsabilidade pela administracao direta dos
bens publicos (Jonas, 2006, p. 172). Acerca das
relacoes parental e contratual afirma-se:

A origem da primeira é a causalidade direta —
desejada ou nao — do ato de procriacao
passado, juntamente com a total dependéncia
da criacao; a origem da outra é a assuncao
espontanea do interesse coletivo como
condicdo para executar atos causais no futuro,
unida a concessao mais ou menos voluntaria
por parte dos interessados (negotiorum
gestio). A mais elementar das naturalidades,
de um lado, e a extrema artificialidade, do
outro. Além disso, uma é exercida no ambito
intimo e imediato, enquanto a outra se exerce
a distincia e com os meios da
instrumentalidade organizativa. Em um caso,
o objeto se encontra carnalmente presente
para o responsavel; no outro, apenas como
ideia. E, no caso de a figura do homem ptblico
abranger também a do legislador, entdo aqui a
forma mais abstrata, mas distante do objeto

real se contrapoe da forma mais radical aquela
forma mais concreta e mais proxima. (Jonas,
2006, p. 174: grifos do autor).

Tomando, entdo, em conta as duas
responsabilidades do ser humano e de que ele se
diferencia dos demais seres viventes, exatamente,
por ser capaz de responsabilidade. Numa palavra,
na medida em que ao ser humano é-lhe inerente a
capacidade de causalidade, ele “(...) traz consigo a
obrigacdo  objetiva sob a forma da
responsabilidade externa.” (Jonas, 2006, p. 176).
Todavia, esta, por sua vez, nao € automatica, ou
seja, nao se torna automaticamente moral no ser
humano. Ela, enquanto condicdo de, apenas o
possibilita de ser moral ou imoral, isto é,
habilitando-o com a capacidade de deliberacao, e,
por conseguinte, de decisao livre e responsavel. E
assim, fundamentalmente, é que se caracteriza a
“dignidade humana”, isto é, como potencialidade
humana de ter responsabilidade. Afirma-se, nesse
sentido: “Exprimindo-nos de forma extremada,
poderiamos dizer que a primeira de todas as
responsabilidades é garantir a possibilidade de
que haja responsabilidade.” (Jonas, 2006, p. 177).
Ou ainda: “A existéncia da humanidade significa
simplesmente que vivam os homens. Que vivam
bem é um imperativo que se segue ao anterior.”
(Jonas, 2006, p. 177).

No cenario atual, Jonas indaga-se sobre a
possibilidade de uma ética, a qual, sem o
restabelecimento da categoria do sagrado,
destruida pelo Iluminismo, possa controlar os
poderes extremos conferidos ao ser humano pelo
dominio da técnica. Com esse excesso de poder as
maos do ser humano, torna-se premente um novo
devir ao espectro da ética, cuja missao o ser
humano, enquanto administrador e guardiao da
Natureza e ndao mais como dominador, se impoe
como imperativa, porque o primeiro imperativo
assevera: “que exista uma humanidade” (Jonas,
2006, p. 93). A responsabilidade de cada um e de
todo ser humano torna-se uma urgéncia, aqui e
agora, mas também, com vistas ao futuro da
humanidade uma responsabilidade exigente.
“Portanto, nao é verdade que possamos transferir
nossa responsabilidade pela existéncia de uma
humanidade  futura  para ela  propria,
dirigindo-nos simplesmente aos deveres para com

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

© 2025 Great Britain Journals Press

London Journal of Research in Humanities & Social Science

Volume 25 | Issue 9 | Compilation 1.0



London Journal of Research in Humanities & Social Science

aquela que irad existir, ou seja, cuidando do seu
modo de ser.” (Jonas, 2006, pp. 93-94). Portanto,
segundo Jonas, o exercicio da responsabilidade,
tanto a paterna quanto a governamental, é de
exercicio continuo, renovando as demandas
ininterruptamente (2006, p. 185). Afirma-se, pois:

Mas a responsabilidade por uma vida,
individual ou coletiva, se ocupa antes de tudo
com o futuro, bem mais do que com o presente
imediato. Isso é verdadeiro em um sentido
trivial para toda responsabilidade, mesmo a
mais particular, acompanhando-se a evolucao
de uma tarefa até o fim: a evolucao da
temperatura no dia seguinte e o percurso
restante da viagem, por exemplo, estdo
incluidos nas preocupacoes quotidianas. Mas
essa Obvia inclusao do amanha no hoje, que
tem a ver com a temporalidade como tal,
ganha uma dimensio e uma qualidade
totalmente  diferentes em relacio a
“responsabilidade total” que consideramos
aqui. Ai, o futuro da existéncia inteira, mas
além da influéncia direta do responsavel, e
consequentemente além de todo calculo
concreto, se torna objeto complementar dos
atos singulares de responsabilidade, voltados
para as necessidades mais proximas. Estas
estdo no dominio da previsao possivel; a outra
escapa a previsao nao somente por causa das
inadmeras incognitas do desconhecido que
constituem as circunstancias objetivas, mas
também pela espontaneidade ou liberdade da
vida em questao — a maior das incégnitas, mas
que necessita ser compreendida na total
responsabilidade. Ou seja, exatamente aqueles
efeitos pelos quais o responsavel ja nao podera
responder: a causalidade autonoma da
existéncia protegida é o derradeiro objeto do
seu cuidado. Em relacao a esse horizonte
transcendente, a responsabilidade, mesmo em
sua totalidade, nao pode ambicionar um papel
determinante; pode ambicionar possibilita-lo
(ou seja, prepara-lo e manter aberta a
oportunidade). O carater vindouro daquilo
que deve ser objeto de cuidado constitui o
aspecto de futuro mais proprio da
responsabilidade. Sua realizacdo suprema, que
ela deve ousar, é a sua rentincia diante do

direito daquele que ainda nao existe e cujo
futuro ele trata de garantir. A luz dessa
amplidao transcendente, torna-se evidente
que a responsabilidade nao é nada mais do
que o complemento moral para a constituicao
ontolégica do nosso Ser temporal. (Jonas,
2006, pp. 186-187).

Jonas expOe a importancia da preservagdo da
capacidade de responsabilidade, reconhecendo-a
como marca da autenticidade humana no futuro,
de forma a ser um exercicio livre e responsavel de
escolha sobre si mesmo e que tal exercicio nao
seja somente um dever pela sua existéncia
propria, mas pela existéncia da vida reconhecendo
o outro de si enquanto ser humano e enquanto a
biosfera, isto é, o outro na compreensao cosmica.

. JUSTICA INTERGERACIONAL

O Papa Francisco, na Laudato Si' (LS), capitulo
terceiro, intitulado, “A raiz humana da crise
ecologica”, adverte que a humanidade entrou em
uma nova era, e estando como que posicionada
em uma encruzilhada, isto é, entre, por um lado,
avancar, progressivamente, no conhecimento da
robotica, das biotecnologias e das
nanotecnologias, reconhecendo-lhes os intimeros
e importantes avancos, mas, ao mesmo tempo,
por outro lado, reconhecendo e nao ignorando
que nao necessariamente a humanidade os
utilizar4 para o bem de toda a humanidade, e, por
conseguinte, perguntando acerca do preco a ser
pago por tal progresso e avanco por quem e para
queé (LS, n. 104, p. 66). E importante lembrar que
um dos referenciais teoricos do Papa Francisco, ao
escrever a referida Carta Enciclica, além da
Sagrada Escritura, da Tradicao, e do Magistério
da Igreja Catolica, ¢ Romano Guardini, que, ja, em
meados do século XX, afirmava que a ciéncia,
enquanto captacao racional do real, e a técnica,
como conjunto de possibilidades proporcionadas
pela ciéncia, a partir do periodo moderno, deram
e dao a existéncia um carater novo, o carater de
poder e o dominio em um sentido agudo. “Isto
significa que cresce sempre mais a possibilidade
de o homem nao saber usar o seu poder. Como
ainda nao existe uma moral do uso do poder, é
sempre maior a tendéncia para considerar este
uso como um processo natural, para o qual nao

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

Volume 25 | Issue 9 | Compilation 1.0

© 2025 Great Britain Journals Press



existem normas de liberdade, mas pretensas
necessidades que consistem na utilidade e na
seguranca.” (Guardini, 2000, p. 69). Gracas a uma
ciéncia que penetrou e penetra, cada vez mais,
profundamente, a realidade, e a uma técnica cada
dia e sempre mais poderosa, o poder homem de
dispor sobre o dado aumentou e aumenta,
exigindo, por sua vez, uma resposta responsavel
mais exigente (Guardini, 2000, p. 53). Seguindo
na perspectiva tedrica, lembra-se: “O homem é
livre e pode usar o seu poder como quiser. Mas é
al precisamente que se encontra a possibilidade
de lhe dar uma utilizacao falsa; falsa tanto no
sentidlo de ma como no de destruidora.”
(Guardini, 2000, p. 74). E, justamente, porque o
ser humano “(...) nao tem poder sobre o seu
proprio poder.” (Guardini, 2000, p. 74), é que ele,
segundo Guardini, vive, constantemente, com um
perigo cada vez mais forte e crescente,
ameacando, por sua vez, a sua propria existéncia.
E, segundo Guardini, face a situacdo de
crescimento ilimitado do “poder” (2000, p. 74),
h& que se definir e assumir trés atitudes (virtudes)
basilares para governar melhor o legado que nos
foi e nos é confiado, a saber, “(...) aquela seriedade
que deseja a verdade”, a coragem, que “(...) devera
ser mais pura e mais forte do que a exigida pelas
bombas atomicas e pelos agentes bacteriologicos,
uma vez que terd que defrontar o inimigo
universal, isto é, o Caos — que se manifesta na
propria obra do homem (...)”, e a ascese, que “(...)
transformara a mera forca em verdadeira coragem
e desmistificara os heroismos aparentes, aos quais
o homem se deixa sacrificar impelido por ilusoes
de absoluto.” (Guardini, 2000, p. 76). Acrescenta-
se ainda:

Tudo isto deve produzir uma maneira de
governar mais espiritualizada, na qual o poder
reine sobre o poder, que distinga a justica da
injustica, os meios dos fins. Uma maneira de
governar que encontre o equilibrio e que crie,
no esfor¢co do trabalho e da luta, um espaco
onde o homem possa viver com dignidade e
alegria. S6 isso serd o verdadeiro poder.
(Guardini, 2000, p. 76).

A despeito das criticas que se pode tecer a
tentativa e as tratativas de fundamentar uma ética
na época da ciéncia e da tecnologia, constata-se,

observando atentamente a época hodierna, a
mudanca da acdo humana em uma dupla direcao.
Por um lado, percebe-se o risco a que a ciéncia e a
tecnologia, sob o afa do excesso do poder e de seu
grande potencial de intervengdo, ameacam as
condicoes de sobrevivéncia da humanidade e das
demais formas de vida a ponto de poder colocar
em xeque a possibilidade e as condicoes da
existéncia dos seres vivos.  E, por outro lado, o
perigo direciona-se para o poder de intervencao
na prépria “natureza interna” do ser humano, com
um direcionamento muito voltado a manipulacao
das geracoes futuras, afetando, por conseguinte, a
propria autonomia e dignidade humana. E,
segundo o Papa Francisco, o homem, ao se
declarar autodeterminado e auténomo da
realidade e se constituir como que o dominador
absoluto, acaba por desmoronar a propria base de
sua existéncia (LS, n. 117, p. 74). “Esta situacao
leva-nos a uma esquizofrenia permanente, que se
estende da exaltacdo tecnocratica, que nao
reconhece aos outros seres um valor proprio, até a
reacao de negar qualquer valor peculiar ao ser
humano.” (LS, n. 118, p. 74). Em tltima analise, a
crise ecologica nao deixa de ser e de conter os
respingos da crise ética, cultural e espiritual na
nossa época, fruto do projeto da Modernidade.
Segundo o Papa Francisco, nao seréa possivel sanar
as relacoes com o meio ambiente sem curar as
relacoes humanas fundamentais (LS, n. 119, p.
75), tornando-se, pois, urgente a superacao da
cultura do relativismo ético, reduzindo as relacoes
fundamentais do ser humano a relacées de
consumo, de necessidade, de beneficio, de
bem-estar e da fruicdo do progresso
mercadologico (LS, n. 123, p. 76).

No capitulo IV, “Uma ecologia integral” da
Laudato Si, o Papa Francisco esboca uma reflexao
sobre os diferentes elementos que compodem a
reflexdo de uma ecologia integral (LS, n. 137, p.
85). Nao é possivel conceber e analisar a crise
mundial que assola nossa época apenas em uma
perspectiva ambiental. Faz-se, pois, urgente
entendé-la, a partir das diferentes perspectivas e
nao de maneira isolada e estatica, mas dinamica e
em conexao, uma vez ser a atual crise mundial
complexa, envolvendo todas as areas da vida dos
seres vivos, tanto os racionais, como também os

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

© 2025 Great Britain Journals Press

London Journal of Research in Humanities & Social Science

Volume 25 | Issue 9 | Compilation 1.0



London Journal of Research in Humanities & Social Science

seres nao racionais. Ele lembra a insiste que o
principio do bem comum ¢é inseparavel da
ecologia humana, exercendo, por conseguinte, um
papel central na ética social, uma vez que o
mesmo pressupde o respeito pela pessoa humana
e almeja o desenvolvimento integral (LS, n.
156-157, pp. 94-95). “Nas condicoes atuais da
sociedade mundial, onde h4 tantas desigualdades
e sao cada vez mais numerosas as pessoas
descartadas, privadas dos direitos humanos
fundamentais, o principio do bem comum
torna-se imediatamente, como consequéncia
légica e inevitavel, um apelo a solidariedade e
uma opcao preferencial pelos mais pobres.” (LS,

n. 158, p. 95).

Com a nocao de bem comum entra em cena
principal o conceito de justica intergeracional,
uma vez que, ao se trabalhar e ao se ter em foco a
concepcdo de bem comum, toma-se em
consideracdo nao apenas a geracao atual, mas,
também, as geracoOes futuras. A entrada em cena
da problematica intergeracional traz a tona temas
que desafiam a matriz vigente da organizacao da
sociedade, problematizando teorias e conceitos e
exigindo, assim, um novo posicionamento ético a
respeito da posicdo do ser humano em sua casa
comum (Sartor, 2002, p. 54). Trata-se de
conceber um desenvolvimento sustentavel com
vistas a solidariedade intergeracional, ou seja, nao
basta apenas defender a ideia de ser necessario
preocupar-se com as geracoes futuras, € preciso,
outrossim, ter consciéncia de que é a propria
dignidade humana que estd em jogo, em tultima
andlise, ao se tratar da crise ecolégica mundial,
aqui, referenciada como crise integral. “A
radicalidade desta missdo s6 se compreende,
partindo da hipétese da iminéncia de uma
catastrofe universal, causada pela autonomizacao
do nosso agir técnico.” (Ost, 1997, p. 326). O Papa
Francisco, por sua vez, afirma a respeito da
urgéncia da missao:

A nocdo de bem comum engloba também as
geracoes futuras. As crises econOmicas
internacionais mostraram, de forma atroz, os
efeitos nocivos que traz consigo o
desconhecimento de um destino comum, do
qual nao podem ser excluidos aqueles que
virdo depois de nos. J4 ndo se pode falar de

desenvolvimento  sustentdvel sem uma
solidariedade intergeracional. Quando
pensamos na situacdo em que se deixa o
planeta as geracoes futuras, entramos em
outra légica: a do dom gratuito, que
recebemos e comunicamos. Se a terra nos €
dada, ndo podemos pensar apenas a partir de
um critério utilitarista de eficiéncia e
produtividade para lucro individual. Nao
estamos falando de uma atitude opcional, mas
de uma questdo essencial de justica, pois a
terra que recebemos pertence também aqueles
que hao de vir. (LS, n. 159, pp. 95-96).

A concepcao de justica intergeracional nao deita
suas raizes originais na Laudato Si' do Papa
Francisco. Pode-se afirmar que tal concepcao
surgiu de maneira muito especial no século
passado, século XX, por conta, especialmente, dos
grandes questionamentos e riscos trazidos pelo
mito do progresso ilimitado. Dentre outros
autores que avistaram o complexo problema da
justica intergeracional, podem ser citados, Hans
Jonas e John Rawls. Acerca do primeiro nome,
como foi possivel demonstrar na primeira parte
deste texto, Jonas, em sua obra, O principio
responsabilidade, traz a tona todo o problema da
responsabilidade pela sobrevivéncia, tanto do ser
humano quanto da terra e de todos os seres vivos.
Dito de outro modo: “O que Jonas tem em vista &,
portanto, uma radical mudanca de postura ética,
uma atitude de responsabilidade pelo futuro, que
s6 pode advir da sociedade como um todo, so
pode nascer de um sentimento coletivo de
responsabilizacdo e temor, capaz de superar a
impoténcia disfarcada em poder compulsivo.”
(Giacoia Junior, 2018, p. 176). O segundo, por sua
vez, especialmente, no § 44, de sua eminente obra
de filosofia politica, Uma teoria da justica (1971),
ainda que nao fale especificamente sobre justica
intergeracional, ele trata do problema da justica
entre as geracoes. “Retomando a tese da ‘posicao
original’ e do ‘véu de ignorancia’, relembra que o
desconhecimento dos individuos, nessa condicao
inclui a pertenca a um tempo especifico e a
consequente inclusdo numa geracao, pelo que na
posicao original todas as geracOes estao
potencialmente representadas.” (Campos, 2017, p.
63). Segundo a concepcao de Rawls, cada

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

E Volume 25 | Issue 9 | Compilation 1.0

© 2025 Great Britain Journals Press



individuo sabe que pertencera a uma determinada
geracdo, mas o véu de ignorancia, impede-o de
conhecer a geracdo especifica que integrara e a
que pertencera (Rawls, 2002, § 44, pp. 316-324).
Eis, pois, a urgéncia de delimitar um patamar
minimo de justica a partir do qual pensa-se ser
justo e digno conviver. “Dai a necessidade de
determinar um limiar de justica abaixo do qual
nenhum individuo em nenhuma geracao aceitaria
viver, e que por conseguinte impde-se como
principio de justica e salvaguardar por todas as
geracoes [...].” (Campos, 2017, p. 63). Eis o que
Rawls afirma acerca do principio da poupanca
justa:

O que foi dito acima ¢é suficiente para um
breve esboco de algumas das principais
caracteristicas do principio da poupanca justa.
Podemos agora ver que as pessoas de
diferentes geracoes tém deveres e obrigacoes
em relacdo umas as outras exatamente como
as tém as pessoas que vivem numa mesma
época. A geracao atual nao pode fazer o que
bem entender, mas é obrigada, por principios
que seriam escolhidos na posicao original, a
definir a justica entre as pessoas que vivem em
épocas diferentes. Além disso, os homens tém
um dever natural de defender e promover o
crescimento das instituicoes justas, e para isso
a melhoria da civilizagdo até um certo nivel é
exigida. A deducao desses deveres e
obrigacbes pode parecer no inicio uma
aplicacdo forcada da doutrina contratualista.
No entanto, essas exigéncias seriam
reconhecidas na posicao original e, por isso, a
concepcao da justica como equidade abrange
essas questdes sem nenhuma alteracao de sua
ideia basica. (Rawls, 2002, p. 323-324).

Antes de prosseguir, pode-se afirmar que a
discussdo acerca das justica intergeracional
encontra diferentes analises e concepcoes e esta
longe de ter unanimidade interpretativa para
conseguir uniformizar uma definicdo minima dos
contornos dessa responsabilidade entre geragoes.
“Em ultima analise, levar a sério os modelos
basilares das mais notoérias teorias da justica
intergeracional pode ser determinante para lidar
com problemas proprios das sociedades
contemporaneas, sobretudo no que elas tém de

potencial e limitativo em relacdo ao futuro.”
(Campos, 2017, p. 66). Mas, mesmo assim,
pode-se afirmar que, a partir da Conferéncia de
Estocolmo sobre o Meio Ambiente (1972),
avalizada pela Conferéncia do Rio de Janeiro
sobre o Meio Ambiente e o Desenvolvimento
(1992), encontra-se e percebe-se uma intensidade
nos debates a respeito da justica entre as geracoes
(Handl, 2013). Evidentemente, poder-se-ia
salientar as demais conferéncias, mas a referéncia
a de Estocolmo e a do Rio de Janeiro foram e sao
marcos muito importantes na discussdo a
respeito. De Estocolmo (1972), tem-se,
especialmente, os principios 2 e 5, que fazem
referéncia explicita ao cuidado e zelo cuidadoso
com os recursos naturais. Eis como sao expressos
ambos o0s principios. Principio 2: “Os recursos
naturais da Terra, incluidos o ar, a 4gua, o solo, a
flora e a fauna e, especialmente, parcelas
representativas dos ecossistemas naturais, devem
ser preservados em beneficio das geracoes atuais e
futuras, mediante um cuidadoso planejamento ou
administracdo adequada.”. Reza, também, o
Principio 5: “Os recursos nao renovaveis da Terra
devem ser utilizados de forma a evitar o perigo do
seu esgotamento futuro e a assegurar que toda a
humanidade participe dos beneficios de tal uso.”
(Stockholm Declaration and Action Plan for the
Human Environment and Several Resolutions:
https://docs.un.org/en/A/CONF.48/14/Rev. Aces
so em 02/05/2025). Por sua vez, do Rio de
Janeiro (1992), a solidariedade intergeracional
ficou reafirmada, em praticamente todo o
documento, mas, especialmente, na referéncia ao
combate a pobreza no Capitulo 3: “O direito ao
desenvolvimento deve exercer-se de forma tal que
responda equitativamente as necessidades de
desenvolvimento e ambientais das geracoes
presentes e futuras.” (Report of the United
Nations Conference on Environment and
Development: https://docs.un.org/en/A/CONF.
151/26/Rev.1(vol.I) Acesso: 02/05/2025). Nessa
linha de pensamento, em nivel nacional, tem-se,
na Constituicdo Federal do Brasil de 1988, uma
declaracao sumamente importante para avalizar o
desenvolvimento de referido conceito. Veja-se,
por exemplo, o Artigo 225: “Todos tém direito ao
meio ambiente ecologicamente equilibrado, bem
de uso comum do povo e essencial a sadia

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

© 2025 Great Britain Journals Press

London Journal of Research in Humanities & Social Science

Volume 25 | Issue 9 | Compilation 1.0



London Journal of Research in Humanities & Social Science

qualidade de vida, impondo-se ao Poder Publico e
a coletividade o dever de defendé-lo e preserva-lo
para as presentes e futuras geragoes.”
(Constituicdo da Republica Federativa do Brasil
de 1988: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/
constituicao/constituicao.htm  Acesso: 2/02/
2025).

Paulatinamente, surgiu, pois, o principio da
justica intergeracional, o qual fora previsto, de
inicio e originalmente, em acordos e convencoes
internacionais. Decisivo, no entanto, foi o estudo,
na década de 8o, de Edith Brown Weiss,
intitulado: In Fairness to Future Generations:
International Law, Common Patrimony and
Intergerational Equity (Um mundo justo para as
futuras  geracoes:  direito  internacional,
patrimoénio comum, e equidade intergeracional).
Segundo Weiss, o desenvolvimento e uso dos
recursos naturais e culturais colocam trés tipos de
problemas de equidade entre as geracoes, a saber:
o esgotamento de recursos para geracoes futuras,
deterioracdo da qualidade dos recursos das
geracoes futuras, o acesso ao uso e beneficio dos
recursos recebidos das geracoes passadas (Weiss,
1999, pp. 41-50). Esses trés problemas, é bom
salientar, ndo acontecem de forma isolada, dao-se,
porém, intrinsecamente, interconectados em sua
complexidade, ainda que se os possa analisar
separadamente. Diante desses trés problemas, as
geracoes atuais precisam sentir-se guardias e
responsaveis, tendo como propdsito a
administracio do bem comum, no sentido do
cuidado e zelo pela casa comum de todos, que
precisa ser saudavel e decente para a atual
geracdo e também para as geracoes futuras
(Weiss, 1999, p. 68). Em outras palavras, a teoria
da justica intergeracional sustenta que cada
geracdo tem a obrigacdo com as geracoes futuras
de passar-lhes os recursos naturais e culturais nao
inferiores aqueles por eles recebidos, e
proporcionar, por sua vez, a atual geracdo o
acesso razoavel ao referido legado (Weiss, 1999, p.
69).

Frente aos problemas de equidade entre as
geracoes, de acordo com Weiss, faz-se urgente
alicercar a formulacdo de tal teoria sobre o
alicerce de trés principios basicos, lembrando, no
entanto, os quatro critérios norteadores do

desenvolvimento dos principios de equidade
intergeracional. O primeiro critério para a
definicdo dos trés principios basicos diz respeito a
igualdade entre as geracoes, sem autorizar a atual
geracdo explorar os recursos de maneira a
priva-los as futuras geracoes, e, nem tampouco,
impor as atuais geracoes fardos irracionais com o
fim de satisfazer necessidades futuras
indeterminadas. O segundo refere-se a nao ser
aceita a predicacdo desta geracao dos valores das
futuras geracoes, proporcionando-lhes, por
conseguinte, flexibilidade e liberdade para
alcancar suas metas segundo seus valores
proprios. O terceiro critério diz respeito a
razoabilidade e clareza dos valores no que tange
sua aplicacao a situacoes previsiveis. E, quarto, os
valores escolhidos precisam ser razoavelmente
compartilhados por distintas tradicoes culturais e
ser aceitos, em geral, para diferentes sistemas
politicos e econdémicos (Weiss, 1999, p. 69).

A luz dos quatro critérios supracitados, trés sdo os
principios basilares que sustentam a teoria da
equidade intergeracional. Sao eles denominados
de: principio de conservacao de opcoes, principio
de conservacdo da qualidade, principio de
conservacao de acesso (Weiss, 1999, p. 69). Do
principio de  conservacdo de  opgdes,
fundamentalmente, tratar-se-ia de afirmar que
cada geracao deve ser compelida a conservar a
diversidade da base de recursos naturais e
culturais, a fim de nao restringir indevidamente as
futuras geracoes as opcoes disponiveis para a
solucdo dos problemas e para a satisfacio dos
seus proprios valores, tendo, ademais, direito a
uma diversidade comparavel a das geracoes
precedentes. Esse principio, segundo Weiss, atua
como um freio para o abuso excessivo dos
recursos naturais e culturais sem previsao de
conservacao patrimonial (Weiss, 1999, p. 72). Do
principio de qualidade quer-se salientar que cada
geracdo tenha como proposito conservar a
qualidade do planeta semelhante a recebida, ou
ainda, melhor. Desse principio ndo advém a tese
da intocabilidade dos recursos naturais e
culturais. Trata-se, pois, de desenvolver indices de
previsao acerca da diversidade e qualidade dos
recursos e uma capacidade, paulatina e agucada,
de prever os impactos e cambios tecnolégicos

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

E Volume 25 | Issue 9 | Compilation 1.0

© 2025 Great Britain Journals Press



(Weiss, 1999, p. 73). Do principio de acesso
tem-se o proposito de proporcionar aos membros
direitos equitativos de acesso ao legado das
geracOes passadas com o dever de preservar este
acesso as geracoes futuras (Weiss, 1999, p. 69).
Isso significa que se tenha clareza de que o acesso
aos recursos deve dar-se a todos os povos,
incondicionalmente, assegurando, por
conseguinte, a todos os membros o acesso ao
legado planetario (Weiss, 1999, p. 74). Esses trés
principios s3o suficientemente claros e razoaveis
em sua aplicacdo e deveriam ser respeitados e
assegurar a sustentabilidade do meio ambiente e
do patrimonio cultural, sendo, ademais,
compartilhados pelas principais tradicOes
culturais e sistemas politicos e culturais (Weiss,
1999, p. 69). Tais principios sustentam a base do
conjunto, tanto das obrigacoes, como também dos
direitos de cada membro e de cada geracdo rumo
a justica intergeracional, equilibrando, por
conseguinte, as posicoes extremas, tanto as de
modelo preservacionista, como também, as de
modelo opulento (Weiss, 1999, p. 75).

Feita essa elucidacdo mais geral, agora, voltando
ao Papa Francisco em sua Carta Enciclica Laudato
Si’, ¢é importante lembrar que a justica
intergeracional é trabalhada em conexdo intima
com o bem comum. “A nocao de bem comum
engloba também as geracdes futuras.” (LS, n. 159,
pP. 97). A nogdo de bem comum é tratada como
principio que desempenha um papel central e
unificador na ética social (LS, n. 156, p. 96). Nessa
perspectiva, para o Papa Francisco, nao é possivel
tratar e falar de desenvolvimento sustentavel e de
destino comum do planeta sem uma compreensao
e atitude de solidariedade intergeracional,
superando toda forma hegemonica de beneficios,
lucros e interesses espurios, egoistas e
excludentes, uma vez ser a terra um dom gratuito.
“Se a terra nos é dada, nao podemos pensar
apenas a partir de um critério utilitarista de
eficiéncia e produtividade para lucro individual.”
(LS, n. 159, p. 98). Logo, as previsoes e oS
prognoésticos muitas vezes catastroficos nao
podem mais ser simplesmente ignorados, ja que o
ritmo da ciéncia e da tecnologia é cumulativo e de
ascendéncia ingreme, isto é, de baixo para cima e
sempre mais para cima e nao o inverso, sem,

entretanto, poder afirmar que o estagio sempre
mais superior seja, necessaria e realmente,
superior (Pommier, 2013, p. 128). Afirma-se, por
conseguinte:

O ritmo de consumo, desperdicio e alteracao
do meio ambiente superou de tal maneira as
possibilidades do planeta, que o estilo de vida
atual — por ser insustentavel — s6 pode
desembocar em catéstrofes, como, alias, ja
estd a acontecer periodicamente em varias
regides. A atenuacdo dos efeitos do
desequilibrio atual depende do que fizermos
agora, sobretudo se pensarmos na
responsabilidade que nos atribuirao aqueles
que deverao suportar as piores consequéncias.
(LS, n. 161, p. 99).

Eis, pois, o grande desafio a ser enfrentado por
toda a humanidade, ja4 que a mesma nao pode
simplesmente ignorar os problemas e os desafios
que estofam-na e ameacam-na. Sim, a
humanidade toda, ou seja, trocando em mitdos,
cada ser humano tem a responsabilidade de
assumir o cuidado da casa comum, mitigando,
tanto quanto possivel, de acordo com o seu
respectivo grau de competéncia e
responsabilidade, as ameagas e perigos que
assolam a vida da humanidade e de todos os seres
vivos no planeta. Urge alargar o horizonte das
nossas preocupacoes, tanto para as geracoes
futuras, como também para as geracoes presentes,
especialmente, para os pobres que sao excluidos
do desenvolvimento. “Nao percamos tempo a
imaginar os pobres do futuro; é suficiente que
recordemos os pobres de hoje, que poucos anos
tém para viver nesta terra e nao podem continuar
a esperar.” (LS, n. 162, p. 99).

IV.  CONSIDERACOES FINAIS

Que a técnica, fruto direto da ciéncia e das suas
aplicacoes, penetrou e transformou radicalmente
o mundo em todos os seus aspectos é um fato
facilmente constatavel. E isso deve se constituir
em objeto de especial consideracao para ser
possivel uma apreciacao justa de seu valor. O ser
humano é guiado, na sua acdo, pela razao,
mediante a qual lhe possibilita conhecer os fins e
os meios que a eles conduzem. Por meio da razao,

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

© 2025 Great Britain Journals Press

London Journal of Research in Humanities & Social Science

Volume 25 | Issue 9 | Compilation 1.0 E



London Journal of Research in Humanities & Social Science

ao ser humano é possivel conhecer os meios que
possibilitam o fim desejado e, também, modificar
a acdo, se necessario, segundo as necessidades e
as circunstancias. Nesse sentido, ainda que se
possa afirmar que o progresso da ciéncia e da
tecnologia precisa estar em congruéncia com o
progresso e a promocao do ser humano integral,
fomentando, por conseguinte, um olhar
globalizante e uma consciéncia critica, a fim de
perceber os bens proporcionados, tanto pela
ciéncia, como também pela tecnologia, faz-se
urgente, por outro lado, e, simultaneamente,
agucar, também, a consciéncia e o olhar criticos
diante das possiveis ameacas e riscos,
eventualmente, ocasionados pela ambicao
humana desmedida. “Se o ser humano se declara
auténomo da realidade e se constitui dominador
absoluto, desmorona-se a propria base da sua
existéncia (...).” (LS, n. 117, p. 74).

A luz do cenério que se vislumbra, cabe tracar
alguns elementos imprescindiveis a educagao no
processo da educacao a cidadania planetaria. De
inicio, chama-se a atencao para o aspecto de que a
educacao nao se da de uma vez por todas, ou seja,
nao é um momento determinado e isolado da vida
em sua totalidade. E um processo complexo,
especialmente, nos tempos dificeis e de muitas
incertezas como o que hoje vivenciamos. E o
processo fascinante, sedutor e provocador de
ensinar e aprender a pensar, a pesquisar, a
dialogar, a viver, a conviver e a responsabilizar-se.
A responsabilidade é valor intransferivel de e para
cada ser humano. “A educacao tem, portanto, um
fim determinado como contetido: a autonomia do
individuo, que abrange essencialmente a
capacidade de responsabilizar-se.” (Jonas, 2006,
p. 189). A educacgdo, por conseguinte, quando
vista como processo permanente de formacao,
coloca o ser humano em processo continuo de
génese para a humanidade livre e responsavel.

Acena-se, também, e chama-se a atencdo para a
responsabilidade e para o compromisso inadiavel
de cada um com o esclarecimento, a formacao e a
pratica cidada. Cidadania é o conjunto de direitos
e obrigacoes que cada cidadao tem, enquanto
presenca no mundo, presenca com 0s outros e
presenca para si, por um lado, com a sociedade na
qual vive, com o Estado, e, por outro lado, com a

sobrevivéncia e a continuidade da vida de todo
Planeta. Nesse sentido, deve-se assumir com
responsabilidade o compromisso de uma
educacao para a cidadania que nao seja so local,
mas universal, capaz de vencer as barreiras do
“localismo provinciano” (Cortina, 2005, p. 193). E
preciso aprender que nada do que acontece pode
ser alheio e indiferente a alguém. Essa tarefa é
responsabilidade de cada um, e, portanto, de
todos, porque ninguém pode realizar essa tarefa
no lugar de outrem. Sendo assim, as institui¢oes
de ensino nessa perspectiva cidada tém uma
funcdo imprescindivel. Cabe-lhes, entre outras
funcoes, serem formadoras da inteligéncia,
dispensadoras da cultura, darem a cada ser
humano os saberes e os conceitos que lhe
permitam chegar a uma palavra responsavel, a um
discurso coerente, e a uma reflexao livre e aberta,
ja que educar é educar para a liberdade, em
ultima anélise. Afirma-se, por conseguinte, ser
essa tarefa inadidvel e imprescindivel a cada
cidadao, em particular, mas também de todos, em
conjunto, e das diversas instituicoes existentes,
especialmente, as educacionais, uma vez que,
segundo Jonas: “Guardar intacto tal patrimonio
contra os perigos do tempo e contra a propria
acdo dos homens nao é um fim utdpico, mas
tampouco se trata de um fim tao humilde.
Trata-se de assumir a responsabilidade pelo
futuro do homem.” (Jonas, 2006, p. 353).

Exige-se, pois, uma nova ética fundamentada na
responsabilidade solidaria em relacao ao presente
e ao futuro e no temor e respeito a casa de todos
os seres vivos. “O ponto decisivo do debate sobre
ética ambiental é certamente a critica do
antropocentrismo.” (Farias, 2014, p. 620: grifos
do autor). Em nenhuma outra época houve
consciéncia da responsabilidade planetaria pelo
futuro da humanidade e dos demais tipos de vida
como a atual. Nao se pode mais praticar a
abstinéncia em questOoes de ética. Nao é mais
possivel sobreviver sem uma ética solidaria
planetaria na civilizacdo tecnoldgica. A ética
planetaria exorta a sobrevivéncia, insistindo na
imperiosa  necessidade da mudanca de
comportamentos e atitudes. “O desafio do
paradigma ecolégico é grandioso e nao ira se
contentar com solucoes paliativas ou reformistas

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

Volume 25 | Issue 9 | Compilation 1.0

© 2025 Great Britain Journals Press



do modelo vigente. Ele exige o mergulho nas
disposicoes mais profundas que sustentam nossa
posicao no mundo e nossa histoéria.” (Farias, 2014,
p. 620). Assim sendo, para finalizar, estas
consideragoes, que nao conclusivas, mas, apenas e
quanto muito, alusivas a eminente e iminente
tarefa de todo género humano, faz-se alusao, uma
vez mais, as sabias palavras do Papa Francisco,
acerca do desafio educativo que se apresenta nos
tempos hodiernos:

A consciéncia da gravidade da crise cultural e
ecologica precisa traduzir-se em novos
habitos. Muitos estao cientes de que nao basta
o progresso atual e a mera acumulacao de
objetos ou prazeres para dar sentido e alegria
ao coracdo humano, mas nao se sentem
capazes de renunciar aquilo que o mercado
lhes oferece. Nos paises que deveriam realizar
as maiores mudancas os habitos de consumo,
os jovens tém wuma nova sensibilidade
ecolégica e um espirito generoso, e alguns
deles lutam admiravelmente pela defesa do
meio ambiente, mas crescerem num contexto
de altissimo consumo e bem-estar que torna
dificil a maturacao de novos hébitos. Por isso,
estamos diante de um desafio educativo. (LS,
n. 209, p. 122).

REFERENCIAS

1. CAMPOS, André Santo. Teorias da justica
intergeracional. In: SILVA, Jorge Pereira da;
RIBEIRO, Goncalo de Almeida (Coords.).
Justica  entre  geracoes.  Perspectivas
interdisciplinares.  Lisboa: = Universidade
Catolica Editora, 2017, pp. 41-69.

2. CORTINA, Adela. Cidaddos do mundo: para
uma teoria da cidadania. S3o Paulo: Loyola,
2005.

3. FARIAS, André Brayner. Etica para o meio
ambiente. In: TORRES, Joao Carlos Brum
(Org.). Manual de ética. Questoes de ética
teorica e aplicada. Petropolis: Vozes; Caxias
do Sul: Educs, Rio de Janeiro: BNDES, 2014,
pp- 604-623.

4. GALIMBERTI, U. Psiche e techne: o homem
na idade da técnica. Sao Paulo: Paulus, 2006.

5. GIACOIA JUNIOR, Oswaldo. Etica e politica.
In: MOSE, Viviane; LA ROCQUE, Eduarda;

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

BARROS FILHO, Clovis; GIACOIA JUNIOR,
Oswaldo. Politica. No6s também sabemos
fazer. Petropolis: Vozes, 2018, pp. 139-179.
GIACOIA JUNIOR, Oswaldo. Hans Jonas: o
principio responsabilidade. Ensaio de uma
ética para a civilizacdo tecnologica. In:
OLIVEIRA, M. A. de, (Org.). Correntes
fundamentais da ética contemporanea.
Petropolis: Vozes, 2000, pp.193-206.
GUARDINI, Romano. O fim da idade
moderna. Lisboa: Edi¢oes 70, 2000.

HANDL, Giinther. Declaration of the United
Nations Conference on the Human
Environment (Stockholm Declaration), 1972
abd the Rio Declaration on Environment and
Development, 1992, United  Nations
Audiovisual Library of International Law,
2013. https://legal.un.org/avl/ha/dunche/du
nche.html Acesso: 02/05/2025.

JONAS, Hans. O principio responsabilidade:
ensaio de uma ética para uma civilizacao
tecnolégica. Rio de Janeiro: PUC Rio, 2006.
JONAS, Hans. Técnica, medicina e ética.
Sobre a pratica do principio responsabilidade.
Sao Paulo: Paulus, 2013.

KANT, Immanuel. Fundamentacdo da
metafisica dos costumes. Sao Paulo: Abril
Cultural, 1980.

KOCHE, José Carlos; VEIGA, Itamar Soares.
In: TORRES, Joao Carlos Brum (Org.).
Manual de ética. Questoes de ética teodrica e
aplicada. Petropolis: Vozes; Caxias do Sul:
Educs, Rio de Janeiro: BNDES, 2014, pp.
510-531.

NODARI, Paulo César. Casa comum ou
globalizacdo da indiferenca? Ensaios sobre
ecologia integral, fraternidade, politica e paz.
Sao Paulo: Paulus, 2022.

NODARI, Paulo César. Fraternidade e
amizade social. Uma introducao a leitura da
Enciclica Fratelli Tutti do Papa Francisco. Sao
Paulo: Paulinas, 2022.

NODARI, Paulo César. Sobre ética:
Aristoteles, Kant, Levinas e Jonas. 22 edicao
atualizada e ampliada. Caxias do Sul: Educs,
2016.

NODARI, Paulo César; MEZZOMO, Cacilda
Jandira Corréa. Temor e responsabilidade em

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

© 2025 Great Britain Journals Press

London Journal of Research in Humanities & Social Science

Volume 25 | Issue 9 | Compilation 1.0



London Journal of Research in Humanities & Social Science

17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.

24.

25.

26.

27.

Hans Jonas. Griot: Revista de Filosofia, V. 24,
N. 3, 2024, pp. 212-225.

OLIVEIRA, Jelson. Da magnitude e
ambivaléncia a necessaria humanizagdo da
tecnociéncia segundo Hans Jonas. Cadernos
IHU Ideias, v. 176, 2012.

OLIVEIRA, Jelson. Moeda sem efigie. A
critica de Hans Jonas a ilusao do progresso.
Curitiba: Kotter Editorial, 2023.

OLIVEIRA, Jelson. Vida. In: OLIVEIRA,
Jelson; MORETTO, Geovani; SGANZERLA,
Anor. Vida, técnica e responsabilidade. Trés
ensaios sobre a filosofia de Hans Jonas. Sao
Paulo: Paulus, 2015, pp. 15-74.

OST, Francois. A natureza a margem da lei. A
ecologia a prova do direito. Lisboa: Instituto
Piaget, 1997.

PAPA FRANCISCO. Carta Enciclica do Sumo
Pontifice: Laudato Si’. Louvado sejas. Sobre o
cuidado da casa comum. Sdo Paulo: Paulus;
Loyola, 2015.

POMMIER, Eric. Jonas. Paris: Les Belles
Lettres, 2013.

RAWLS, John. Uma teoria da justica. Sao
Paulo: Martins Fontes, 2000.

SARTOR, Vicente Volnei de Bona. Justica
intergeracional e meio ambiente.
Florianépolis: Ed. Do Autor, 2002.
SGANZERLA, Anor. O sujeito ético em Hans
Jonas: os fundamentos de uma ética para a
civilizagao tecnologica. In: SANTOS, Robinson
dos; OLIVEIRA, Jelson; ZANCANARO,
Lourenco (Orgs.). Etica para a civilizacdo
tecnologica: em didlogo com Hans Jonas. Sao
Paulo: Sao Camilo, 2011, pp. 115-128.
SGANZERLA, Anor. Jonas: o homem como
ser-na-natureza. In: SGANZERLA, Anor;
VALVERDE, Antonio José  Romera;
FALABRETTI, Ericson. Natureza humana em
movimento. Sao Paulo: Paulus, 2012, pp.
322-341.

SGANZERLA, Anor. Responsabilidade. In:
OLIVEIRA, Jelson; MORETTO, Geovani;
SGANZERLA, Anor. Vida, técnica e
responsabilidade. Trés ensaios sobre a
filosofia de Hans Jonas. Sao Paulo: Paulus,

2015, pp. 125-192.

28.

29.

30.

31.

32.

SIVERES, Luiz; NODARI, Paulo César (Orgs.)
Dicionario de cultura de paz. V. 1. Curitiba:
CRYV, 2021.

SIVERES, Luiz; NODARI, Paulo César (Orgs.)
Diciondrio de cultura de paz. V. 2. Curitiba:
CRV, 2021.

SOUZA, Grégori de; OLIVEIRA, Jelson;
BUGALSKI, Miguel; VASCONCELOS, Thiago
(Orgs.). Uma tarefa comum. Hans Jonas e o
Papa Francisco em didlogo sobre a
responsabilidade. Curitiba: CRV, 2023.
TAMAYO, Juan José. A ecologia como lugar
de encontro no dialogo inter-religioso. SUSIN,
Luiz Carlos; SANTOS, Joe Marcal dos (Orgs.).
Nosso planeta, nossa vida. Ecologia e
teologia. Sao Paulo: Paulinas, 2011, pp.
111-123.

WEISS, Edith Brown. Um mundo justo para
las  futuras generaciones. Derecho
Internacional, patrimonio comtn y equidade
intergeneracional. Tokio; New York; Paris:
United Nations University Press; Madrid;
Barcelona; México: Ediciones Mundi-Prensa,

1999.

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

Volume 25 | Issue 9 | Compilation 1.0

© 2025 Great Britain Journals Press



