
 ABSTRACT

Scan to know paper details and
author's profile

449U

 ABSTRACT

Scan to know paper details and
author's profile

449U

London Journal of Research in Humanities & Social Science

Volume 25 | Issue 9 | Compilation 1.0

LJP Copyright ID: 573385
Print ISSN: 2515-5784
Online ISSN: 2515-5792

Ethics of Responsibility and Intergenerational 
Justice 

Paulo César Nodari 
 

Contemporary ethics faces significant challenges due to the increasing intersection of science and 
morality, particularly regarding planetary responsibility and intergenerational justice. The ecological 
crisis must not be viewed merely as a byproduct of human actions, but as an urgent issue demanding a 
profound transformation in global behaviors. While technological progress has led to advancements, it 
has also introduced new risks, highlighting the need for a reexamination of ethical foundations. Hans 
Jonas' proposal, with his ethics of responsibility, offers an essential philosophical framework, 
advocating for the responsibility of current generations for the long-term consequences of their actions 
on the environment and future generations. The concept of intergenerational justice, understood as 
justice between generations, discussed in the works of Hans Jonas and John Rawls, is intrinsically 
linked to the common good and is one of the central principles of Pope Francis' Laudato Si' encyclical. 
The encyclical aims to balance technological progress with the ethical responsibility of protecting 
humanity and all living beings on planet Earth. Pope Francis emphasizes that the real challenge lies not 
in rejecting progress, but in mitigating the risks that threaten human dignity and planetary 
sustainability. This article proposes a dialogue between Jonas' thought and Pope Francis' reflections, 
exploring how the ethics of responsibility can be applied to the contemporary ecological context. 

Keywords: ethics of responsibility; inter- generational justice; ecological crisis; planetary sustainability; 
hans jonas; pope francis. 

Classification: LCC Code: BJ1012 

Language: English 

 

© 2025. Paulo César Nodari. This is a research/review paper, distributed under the terms of the Creative Commons Attribution- 
Noncom-mercial 4.0 Unported License http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/), permitting all noncommercial use, 
distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly cited. 





Ethics of Responsibility and Intergenerational 
Justice 

Ética da Responsabilidade e Justiça Intergeracional 

Paulo César Nodari 
____________________________________________ 

 
ABSTRACT 

Contemporary ethics faces significant challenges 

due to the increasing intersection of science and 

morality, particularly regarding planetary 

responsibility and intergenerational justice. The 

ecological crisis must not be viewed merely as a 

byproduct of human actions, but as an urgent 

issue demanding a profound transformation in 

global behaviors. While technological progress 

has led to advancements, it has also introduced 

new risks, highlighting the need for a 

reexamination of ethical foundations. Hans 

Jonas' proposal, with his ethics of responsibility, 

offers an essential philosophical framework, 

advocating for the responsibility of current 

generations for the long-term consequences of 

their actions on the environment and future 

generations. The concept of intergenerational 

justice, understood as justice between 

generations, discussed in the works of Hans 

Jonas and John Rawls, is intrinsically linked to 

the common good and is one of the central 

principles of Pope Francis' Laudato Si' encyclical. 

The encyclical aims to balance technological 

progress with the ethical responsibility of 

protecting humanity and all living beings on 

planet Earth. Pope Francis emphasizes that the 

real challenge lies not in rejecting progress, but 

in mitigating the risks that threaten human 

dignity and planetary sustainability. This article 

proposes a dialogue between Jonas' thought and 

Pope Francis' reflections, exploring how the 

ethics of responsibility can be applied to the 

contemporary ecological context. Furthermore, 

drawing from Jonas' contributions, the article 

examines the relevance of Romano Guardini and 

Edith Brown Weiss's theories in the development 

of intergenerational ethics, analyzing how their 

ideas on power and equity deepen the 

understanding of justice between generations. 

Thus, the study aims not only to provide a 

theoretical foundation for the ethics of 

responsibility and intergenerational justice, but 

also to highlight the urgency of reflections that 

offer both theoretical and practical solutions to 

address the ecological crisis, ensuring the 

sustainability and survival of humanity and the 

planet. 

Keywords: ethics of responsibility; inter- 
generational justice; ecological crisis; planetary 
sustainability; hans jonas; pope francis. 

Author: Doutor em Filosofia. Professor do Instituto São 
Boaventura, Brasília, DF. 

RESUMO 

A ética contemporânea enfrenta desafios 

significativos devido à crescente interseção entre 

ciência e moralidade, especialmente no que se 

refere à responsabilidade planetária e à justiça 

intergeracional. A crise ecológica não deve ser 

vista apenas como um subproduto das ações 

humanas, mas como uma urgência que exige 

uma transformação profunda nos 

comportamentos globais. Embora o progresso 

técnico tenha trazido avanços, também impôs 

riscos, evidenciando a necessidade de repensar a 

fundamentação ética. A proposta de Hans Jonas, 

com sua ética da responsabilidade, oferece um 

fundamento filosófico essencial, defendendo a 

responsabilidade das gerações atuais pelas 

consequências de longo prazo de suas ações 

sobre o meio ambiente e as futuras gerações. O 

conceito de justiça intergeracional, isto é, justiça 

entre gerações, abordado em obras de Hans 

Jonas e de John Rawls, conectado 

intrinsecamente ao bem comum, é um dos 

princípios centrais da Carta Encíclica Laudato Si’ 

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals Press Volume 25 | Issue 9 | Compilation 1.0 53



do Papa Francisco. A encíclica busca equilibrar 

os avanços tecnológicos com a responsabilidade 

ética de proteger a humanidade e todos os seres 

vivos do planeta Terra. O Papa Francisco 

destaca que o verdadeiro desafio não está em 

rejeitar o progresso, mas em mitigar os riscos 

que comprometem a dignidade humana e a 

sustentabilidade planetária. Este artigo propõe 

um diálogo entre o pensamento de Jonas e as 

reflexões do Papa Francisco, explorando como a 

ética da responsabilidade pode ser aplicada ao 

cenário ecológico contemporâneo. Além disso, a 

partir da contribuição de Jonas, o artigo 

investiga a relevância das teorias de Romano 

Guardini e Edith Brown Weiss na construção de 

uma ética intergeracional, analisando como suas 

ideias sobre poder e equidade aprofundam a 

compreensão da justiça entre gerações. Assim, o 

estudo visa não apenas fundamentar 

teoricamente a ética da responsabilidade e a 

justiça intergeracional, mas também sugerir a 

urgência de reflexões que apontem soluções tanto 

teóricas quanto práticas para enfrentar a crise 

ecológica, assegurando a sustentabilidade e a 

sobrevivência da humanidade e do planeta. 

Palavras-chave: ética da responsabilidade; justiça 
intergeracional; crise ecológica; sustentabilidade 
planetária; hans jonas; papa francisco. 

I.​ INTRODUÇÃO1 

A problemática atual da ética ou da ciência do 
ético situa-se, inevitavelmente, na relação ciência 
e ética. Considera-se específica dessa situação a 
consciência da necessidade de organização da 
responsabilidade da humanidade enquanto tal e 
em relação às consequências de sua ação em 
perspectiva planetária. Vislumbra-se a 
necessidade de uma ética que tome em 
consideração o horizonte planetário. Acerca, por 
exemplo, da crise ecológica não se pode analisá-la 
apenas como consequência da ação humana, 

1 Uma primeira versão deste texto foi publicada: NODARI, 
Paulo César. Ética da responsabilidade a justiça 
intergeracional: um diálogo entre Jonas, Weiss, Guardini e o 
Papa Francisco. In: NODARI, Paulo César. Cultura de paz, 

direitos humanos e meio ambiente. Caxias do Sul: EDUCS, 
2015, pp. 349-369. A versão que se apresenta nesta revista 
recebeu novas ponderações e acréscimos muito importantes.  

 

senão como urgência de uma radical mudança de 
hábitos e atitudes por parte de todos. O progresso 
civilizatório trouxe um desenvolvimento técnico- 
científico, e, simultaneamente, uma ameaça e 
medo constantes. Diante dessa situação, 
propõe-se uma nova fundamentação filosófica da 
ética na época da ciência, porque se sabe que as 
morais fundamentadas no sujeito não têm 
condições suficientes de enfrentar o desafio 
planetário que nos assola. Assim, à esteira da ética 
da responsabilidade de Jonas objetiva-se analisar 
os novos problemas enfrentados pela ética em 
razão da vulnerabilidade do meio ambiente, 
causada pela intervenção técnica do fazer humano 
sobre os ecossistemas, e, agora, também, na 
iminência de poder intervir, inclusive, na natureza 
interna, ou seja, uma espécie de “encantamento 
com a natureza interna”, o que, em outras 
palavras, denomina-se com o projeto eugênico da 
engenharia genética. Com a obra, O princípio 

responsabilidade (2006), Jonas elabora uma 
proposta sistemática de embasamento da ética e 
analisa como se dá a possibilidade de uma ética da 
responsabilidade de todos os seres humanos no 
que diz respeito à convivência de todos os seres 
vivos em uma época marcada pela ciência. 

O questionamento e a preocupação de Jonas são 
compartilhados por muitos intelectuais das mais 
diversas áreas do saber. Meados e final do século 
XX, emerge a preocupação pela preservação dos 
recursos naturais e do patrimônio cultural entre 
as gerações. Trata-se, por assim dizer, da justiça 
intergeracional, ou seja, da justiça entre as 
gerações, a qual começa a ter mais destaque, 
sobremaneira, com os escritos de Hans Jonas, 
especialmente, com a obra O princípio 

responsabilidade (1979), mas, também, com a 
obra de John Rawls em Uma teoria da justiça 

(1971), especialmente, no § 44 ao tratar do 
problema da justiça entre as gerações, e com a 
Carta Encíclica do Papa Francisco, Laudato Si’ 
(2015; doravante: LS). Logo, justiça 

intergeracional não é uma expressão cuja origem 
remontaria ao Papa Francisco, uma vez que ele a 
toma em consideração a partir da problemática 
que o impulsiona a escrever a referida Carta 
Encíclica sobre o cuidado da casa comum. De 
acordo com a Laudato Si’: “A humanidade entrou 

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals PressVolume 25 | Issue 9 | Compilation 1.054



numa nova era, em que o poder da tecnologia nos 
põe diante de uma encruzilhada.” (LS, n. 101, p. 
65). É imprescindível reconhecer os avanços e as 
importantes mudanças proporcionadas pelo 
conhecimento e pelo progresso. Mas, por outro 
lado, faz-se urgente perceber, também, que um 
dos problemas fundamentais e mais profundos é o 
“(...) o modo como realmente a humanidade 
assumiu a tecnologia e o seu desenvolvimento 
juntamente com um paradigma homogêneo e 

unidimensional.” (LS, n. 106, p. 68: grifos do 
autor). Segundo o Papa Francisco, não se trata de 
ser contra o progresso, mas de evitar os riscos que 
ameaçam a autenticidade da vida. “Por isso, já 
não basta dizer que devemos preocupar-nos com 
as gerações futuras; exige-se ter consciência de 
que é a nossa própria dignidade que está em 
jogo.” (LS, n. 160, p 96).  

À luz do problema acima referenciado, ensaia-se 
uma tentativa de diálogo entre o embasamento 
teórico de Jonas no que diz respeito à viabilidade 
e plausibilidade de uma ética da responsabilidade 
nos tempos atuais em que a ciência e a técnica 
predominam e dominam o cenário 
contemporâneo, por um lado, trazendo, por outro 
lado, a discussão acerca da ideia de justiça 
intergeracional, por conta, justamente, do que se 
pode denominar de aquecimento reflexivo e 
discursivo do problema e da crise ecológica 
hodierna. Não é mais possível declinar do cuidado 
com a casa comum, tanto no que se refere ao 
âmbito pessoal como também ao âmbito da 
política governamental. Busca-se, em um 
primeiro momento, traçar as linhas gerais de uma 
ética da responsabilidade a partir do 
embasamento teórico de Jonas, para que, em um 
segundo momento, a partir, sobretudo, do 
Capítulo IV da Carta Encíclica, Laudato Si’, 
intitulado: Uma ecologia integral, seja possível 
tomar em consideração algumas ideias centrais do 
Papa Francisco. O Papa Francisco não deixa de 
explicitar que um de seus referenciais teóricos de 
base para compreender o projeto moderno é 
Romano Guardini, especialmente, com seu livro, 
O fim da idade moderna, e, mais especificamente, 
a partir da tese do “poder” que o ser humano 
alcança e detém, pois: “Ele tem poder sobre as 
coisas, mas digamo-lo com mais certeza ainda, 

não tem poder sobre o seu próprio poder.” 
(Guardini, 2000, p. 74). Então, se, por um lado, 
evidencia-se, explicitamente, na referida Carta 
Encíclica, o embasamento teórico a partir da tese 
central de Guardini, também, por outro lado, 
pode-se conjecturar a tese segundo a qual outros 
referenciais teóricos são imprescindíveis para a 
análise e compreensão da tese da justiça 
intergeracional. Além das referências 
supracitadas, Edith Brown Weiss é outra 
referência imprescindível, sobremaneira, no que 
diz respeito à concepção de equidade 
intergeracional, ainda que a referência indicativa 
direta não apareça e nem seja explícita na Carta 
Encíclica do Papa Francisco. Busca-se, por 
conseguinte, na segunda parte desta reflexão, 
traçar algumas ideias gerais tanto de Guardini 
(explicitamente), como também de Weiss 
(implicitamente), presentes na Laudato Si’, uma 
vez parecer plausível a aproximação teórica de 
ambos no que diz respeito à concepção de justiça 

intergeracional na referida encíclica papal. 

II.​ A ÉTICA DA RESPONSABILIDADE 

Com os avanços e os acontecimentos 
proporcionados pela ciência e pela tecnologia, 
emergiram novos e complexos questionamentos 
acerca dos quais a ética, em seu parâmetro 
tradicional, isto é, tendo foco em uma visão 
demasiadamente antropocêntrica, não oferece 
respostas satisfatórias. Tal situação impõe à ética 
uma nova tarefa a de assumir como não 
imaginada e pensada outrora de uma amplitude e 
magnitude de responsabilidade. Jonas, nessa 
perspectiva, acentua que um dos grandes 
problemas a ser enfrentado pela ética da 
responsabilidade é o da vulnerabilidade da 
natureza, de modo que ao ser humano seja 
imputada a responsabilidade ética pelo zelo e 
cuidado da vida dos seres vivos. Tal 
vulnerabilidade ocasionada não só, mas também, 
pela intervenção técnica do ser humano sobre os 
ecossistemas levou ao surgimento de uma nova 
teoria ética. Para Jonas, nesta época da ciência e 
da tecnologia, a ética tradicional já não dispõe de 
categorias suficientemente convincentes, para 
embasar um debate acerca da ação humana em 
uma época marcada pela ciência e técnica. “Em 
resumo, porque a vida está ameaçada pele 

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals Press Volume 25 | Issue 9 | Compilation 1.0 55



técnica, é necessária uma ética da 
responsabilidade” (Oliveira; Moretto; Sganzerla, 
2015, p. 14: grifos dos autores). E tal situação é 
decorrente, por assim dizer, de uma concepção do 
progresso do gênero humano que combina, por 
um lado, o desenvolvimento do conhecimento 
científico e sua apropriação técnico-pragmática da 
natureza humana, e, por outro, “[...] sua utilização 
em benefício da dimensão ético-moral da 
humanidade, sendo esta compreendida em 
referência essencial a valores e normas.” (Giacoia 
Junior, 2018, p. 151). Muito provavelmente, 
poucos conceitos tornaram-se tão correntes e 
obtiveram tanta força retórica como a ideia do 
progresso, a ponto de ser tratado como ideia 
inquestionável, e, praticamente, um dogma. “Tal 
situação acabou por transformar o conceito não 
apenas em uma pedra de toque da nossa moderna 
sociedade ocidental, mas também levou à crença 
em sua infalibilidade e, nesse caso, também à sua 
inquestionabilidade.” (Oliveira, 2023, p. 37).  

O mito do progresso ilimitado decorrente, 
sobretudo, das encantadoras e esperançosas 
promessas das ciências e do antropocentrismo, 
que situa o ser humano acima e inclusive contra a 
natureza (Tamayo, 2011, p. 112), trouxe, como o 
anverso dessa face luminosa, dentre outras 
consequências, tanto o esgotamento gradual dos 
recursos disponíveis, a poluição dos ecossistemas, 
a saturação de resíduos dos processos de 
produção e de consumo (Tamayo, 2011, p. 112), 
como também dilemas éticos de difícil resolução 
que colocam em xeque as próprias autodeter- 
minação e autocompreensão conquistadas com 
tanto esforço e empenho. Eis, pois, por um lado, o 
contexto no qual estão sob suspeita a utopia 
humanista e as próprias éticas tradicionais, e, por 
outro, a urgência de pensar e ter em vista o 
surgimento e a iminência de uma ética que 
assegure a existência humana e de todas as 
formas de vida existentes na biosfera. É nesse 
cenário que Jonas postula o princípio 
responsabilidade, um princípio ético para a 
civilização tecnológica. Além de ser um princípio 
ético, o princípio responsabilidade estabelece uma 
perspectiva de diálogo crítico em uma época 
altamente tecnicizada e cientificizada. Em outras 
palavras, pode-se conjecturar que o princípio da 

responsabilidade é motivado por uma dupla 
tomada de consciência, a saber, (a) a técnica 
coloca em xeque de maneira radical e como jamais 
imaginado outrora a existência da vida e da 
própria humanidade e (b) as éticas tradicionais, 
que são antropocêntricas, não conseguem dar 
conta de enfrentar os desafios que a civilização 
tecnológica exige e ordena (Pommier, 2013, p. 
127). 

Além disso, algo novo é visível e perceptível. A 
técnica constitui-se como dinâmica, global, e, 
também, ambivalente, ou seja, ela não é neutra. O 
progresso não é apenas sinônimo de mudança. 
Trata-se de um movimento, ou seja, de uma 
dinâmica sempre mais elevada e nada limitante, 
uma vez que a ideia do progresso ilimitado 
alimenta e retroalimenta o próprio processo sem 
fim que se estende no espaço e no tempo de 
modo, por conseguinte, global sobre a própria 
terra e sobre a humanidade, tornando-as, por 
assim dizer, objetos de sua manipulação 
(Pommier, 2013, p. 128-129). Eis, pois, a razão de 
sua ambivalência. Assim, na concepção de Jonas, 
é importante considerar uma modificação 
significativa diagnosticada a respeito do cenário 
tecnológico moderno. Tal realidade, já, há algum 
tempo, situa-se como um risco eminente de 
efeitos por vezes incalculáveis e irreversíveis, 
cujas consequências centram-se no futuro da 
humanidade, fomentando, por conseguinte, por 
um lado, o questionamento acerca do lugar e da 
importância da tecnologia, e, por outro lado, 
atingindo o cerne dos sistemas de pensamento 
ético e moral vigentes. Tratar-se-ia de tomar em 
conta na ética de Jonas não apenas as 
consequências diretas e previstas, mas também as 
indiretas e imprevistas. Jonas elucida tal questão 
da seguinte maneira: 

Sob tais circunstâncias, o saber torna-se um 
dever prioritário, mais além de tudo o que 
anteriormente lhe era exigido, e o saber deve 
ter a mesma magnitude da dimensão causal 
do nosso agir. Mas o fato de que ele realmente 
não possa ter a mesma magnitude, isto é, de 
que o poder previdente permaneça atrás do 
saber técnico que confere pode ao nosso agir, 
ganha, ele próprio, significado ético. O hiato 
entre a força da previsão e o poder do agir 

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals PressVolume 25 | Issue 9 | Compilation 1.056



produz um novo problema ético. Reconhecer a 
ignorância torna-se, então, o outro lado da 
obrigação do saber, e com isso torna-se uma 
parte da ética que deve instruir o autocontrole, 
cada vez mais necessário, sobre o nosso 
excessivo poder. Nenhuma ética anterior 
vira-se obrigada a considerar a condição 
global da vida humana e o futuro distante, 
inclusive a existência da espécie. O fato de que 
hoje eles estejam em jogo exige, numa palavra, 
uma nova concepção de direitos e deveres, 
para a qual nenhuma ética e metafísica antiga 
pode sequer oferecer os princípios, quanto 
mais uma doutrina acabada. (Jonas, 2006, p. 
41). 

A situação atual afere a um problema ético com 
dimensões profundas para o ser humano 
enquanto tal, uma vez que os problemas 
fundamentais de nosso tempo dizem respeito à 
humanidade como um todo, o que significa dizer 
que uma ética hoje tem de articular-se levando em 
consideração a situação histórica caracterizada 
pela interdependência das nações no contexto de 
uma civilização técnico-científica. Alguns 
pensadores contemporâneos tentam explicitar as 
razões geradoras desta situação, o que não é tão 
simples e fácil. Jonas, por exemplo, afirma que 
tudo se radica no “ideal baconiano”, no “utopismo 
tecnológico”, na “escatologia secularizada”, que 
constituem o projeto moderno, isto é, o ideal da 
instalação de um tipo da saber que se entende 
como possibilidade de dominação sobre a 
natureza em função da melhoria das condições de 
vida do ser humano, ou mais radicalmente ainda, 
em função da emergência do homem autêntico 
como fruto de um processo conduzido pelas forças 
do próprio homem. Para essa concepção, saber é 
sinônimo de poder, cuja expressão suprema é a 
exploração técnica da natureza em função de sua 
subordinação aos fins humanos, o que 
paradoxalmente conduziu à sujeição completa a si 
mesmo sob o signo da catástrofe ecológica. 

A crise ecológica tem alguns responsáveis 
diretos perfeitamente identificados. Um é o 
mecanismo, que considera a natureza objeto 
morto e atomizado. Outro, o humanismo 

antropocêntrico, que pressupõe a primazia do 
ser humano sobre qualquer outra forma de 

existência e de vida na terra. Papel importante 
na deterioração ecológica é desempenhado 
pelo mercantilismo fetichista, que reconhece a 
hegemonia das formas mercantis de produção 
e valorização e implica o deslocamento radical 
do valor de uso sobre o valor de troca. Não 
menos importante na crise são a 
racionalidade tecnocrática e a tecnocracia 

produtivista, que reduzem a ciência à técnica 
e consideram-na como critério de legitimação 
ética e política. Trata-se de uma expressão 
feliz de Munford: “governo do martelo sobre o 
braço”: o instrumento se impõe como fim 
sobre os próprios fins. Entre os responsáveis 
diretos estão também o antes citado mito do 

progresso, que implica a colonização do 
tempo e comporta o esquecimento do passado, 
da tradição e do futuro, e a afirmação de um 
presente eterno e imediato. (Tamayo, 2011, 
pp. 112-113: grifos do autor). 

Vive-se, portanto, segundo Jonas, uma crise sem 
precedentes em nossos dias atuais. O espectro da 
crise é tão amplo que soluções tradicionais não 
têm eficácia. Para Jonas, a tradição do 
pensamento ocidental se encontra profundamente 
interpelada por esta nova situação e incapacitada 
de enfrentá-la, uma vez que suas diferentes éticas 
não são de responsabilidade em relação ao futuro. 
O que importa na atual situação de crise da 
modernidade é uma ética de conservação, de 
proteção e cuidado e não uma ética do progresso e 
do desenvolvimento desenfreados. Numa palavra, 
trata-se da crítica da ideia do progresso voraz e de 
seu “utopismo tecnológico”, a fim de poder 
garantir a sobrevivência da vida humana e salvar a 
dignidade humana de suas ameaças, porque o 
ideal grandioso ambicioso moderno, segundo 
Jonas, desemboca em um dilema crucial: por um 
lado, o poder tecnológico alargou, de forma nunca 
conhecida dantes, a extensão e as possibilidades 
da ação humana, gerando, por conseguinte, a 
necessidade premente de regrar, por meio de 
normas, o uso efetivo deste enorme potencial; e, 
por outro lado, o tipo de racionalidade, que 
conduz este processo, reduz-se ao controle dos 
fenômenos, e, em última instância, no momento 
atual, põe em dúvida a possibilidade mesma de 
uma verdade objetiva, teórica ou prática, na vida 

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals Press Volume 25 | Issue 9 | Compilation 1.0 57



humana (Giacoia Junior, 2000, p. 206). Pode-se, 
desse modo, afirmar: 

A crítica à noção de Progresso é um dos 
esforços mais centrais e mais contundentes da 
obra de Hans Jonas. Para o autor, a crença no 
Progresso é o principal combustível do avanço 
tecnológico, das utopias nele fundadas e dos 
regimes políticos que nele se abastecem (tanto 
o capitalismo quanto o socialismo). Além 
disso, esse conceito fornece as bases para o afã 
do desenvolvimento que vem orientando a 
sociedade moderna e cujos prejuízos estão 
ligados à exploração da natureza, ao 
esgotamento dos recursos naturais, à extinção 
das espécies e aos riscos à vida humana 
implicados na crise ecológica. (Oliveira, 2023, 
p. 97). 

As diferentes possibilidades de intervenções na 
natureza e no ser humano evidenciam as 
dimensões do desafio para o pensamento ético em 
relação à existência humana. Do fascínio pelo 
eminente poder de transformação e intervenção, 
percebe-se, com muita facilidade, não haver 
condições de as éticas tradicionais, as quais, 
grosso modo, alicerçam-se sobre a perspectiva 
antropocêntrica, nortearem as ações humanas. 
Esse desajuste só poderá ser corrigido, em seu 
entendimento, através da elaboração de uma nova 
ética. Diz Jonas: 

A presença do homem no mundo era um dado 
primário e indiscutível de onde partir toda 
ideia de dever referente à conduta humana: 
agora, ela própria tornou-se um objeto de 
dever – isto é, o dever de proteger a premissa 
básica de todo o dever, ou seja, precisamente a 
presença de meros candidatos a um universo 
moral no mundo físico do futuro; isso 
significa, entre outras coisas, conservar este 
mundo físico de modo que as condições para 
uma tal presença permaneçam intactas; e isso 
significa proteger a sua vulnerabilidade diante 
de uma ameaça dessas condições. (Jonas, 
2006, p. 45). 

O poder técnico que estende as consequências e os 
resultados da ação, caracterizando, por sua vez, o 
poder ampliado da ação humana, constata os 

indícios da importância e da grandeza não mais 
delimitável no espaço e no tempo. “Ao ultrapassar 
o horizonte da vizinhança espaço-temporal, esse 
alcance ampliado do poder humano rompe o 
monopólio antropocêntrico da maioria dos 
sistemas éticos anteriores, sejam religiosos ou 
seculares.” (Jonas, 2013, p. 55). Logo, a técnica 
constrói-se como um experimento marcado pela 
ambivalência, pois não nos é possível reconhecer 
todas as suas consequências, porque tal 
abrangência foge, inclusive, do controle das mãos 
do ser humano, tomando em consideração a 
magnitude e a ampliação enquanto possibilidade 
do poder fazer humano, uma vez que, segundo 
Jonas, “(...) a ‘ambivalência’ da técnica está 
estreitamente ligada à sua ‘grandeza’, isto é, à 
desmesura de seus efeitos no espaço e no tempo.” 
(Jonas, 2013, p. 59). Ou seja, em outras palavras, 
mesmo que o indivíduo tenha uma conduta 
fundamentada em uma boa intenção, esta não se 
constituiria ainda em uma garantia segura de que 
as consequências estariam sempre no âmbito do 
previsível e do calculável (Oliveira, 2012, p. 3). 
Acerca dos desafios da conduta e da atitude do ser 
humano diante da crise ecológica, sublinha-se: 

Por causa disso, a pergunta pelo futuro do 
humano não pode prescindir, em nossos dias, 
de uma reflexão aprofundada sobre as 
consequências éticas, sociais, políticas e 
culturais geradas pelo desenvolvimento das 
ciências e das tecnologias. Uma vez que o 
desenvolvimento produziu não apenas uma 
alteração substancial de nossa cosmovisão, 
mas também uma mudança radical na 
autocompreensão ética da espécie humana, 
parece que se apresenta hoje a necessidade de 
repensar limites éticos para evitar as 
consequências potencialmente catastróficas 
do desenvolvimento técnico-científico – que 
inclui tanto o desastre ecológico, a 
desertificação do planeta quanto o apocalipse 
nuclear, a clonagem humana pela engenharia 
genética, e o hibridismo trans-humanista do 
homo roboticus. (Giacoia Junior, 2018, p. 52: 
grifos do autor). 

Diante dessa preocupação com a amplitude e com 
o domínio, outrora desconhecidos, por parte da 
ética clássica, o saber torna-se um dever 

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals PressVolume 25 | Issue 9 | Compilation 1.058



prioritário, ou seja, “(...) o saber deve ter a mesma 
magnitude da dimensão causal do nosso agir.” 
(Jonas, 2006, p. 41). Assim, segundo Jonas, o 
princípio responsabilidade coloca-se diante da 
urgência de ser a proposta possível de uma ética 
para a técnica. As éticas tradicionais, cuja 
centralidade foca o sujeito, não são consideradas 
suficientes para tratar da questão da tecnologia 
moderna, tanto do ponto de vista de sua 
fundamentação como de sua aplicação, e parte do 
diagnóstico de que a técnica moderna traz consigo 
uma situação singular nova, e, também, 
desconhecida. Trata-se, de acordo com Jonas, 
basicamente, doravante, do caráter cumulativo da 
ética, o que não era comum à concepção 
tradicional da ética. 

Enquanto for o destino do homem, depende 
da situação da natureza, a principal razão que 
torna o interesse na manutenção da natureza 
um interesse moral, ainda se mantém a 
orientação antropocêntrica de toda ética 
clássica. Mesmo assim, a diferença é grande. 
Desaparecem as delimitações de proximidade 
e simultaneidade, rompidas pelo crescimento 
espacial e o prolongamento temporal das 
consequências de causa e efeito, postas em 
movimento pela práxis técnica mesmo quando 
empreendidas para fins próximos. Sua 
irreversibilidade, em conjunção com sua 
magnitude condensada, introduz outro fator, 
de novo tipo, na equação moral. Acresça-se a 
isso o seu caráter cumulativo: seus efeitos vão 
se somando, de modo que a situação vivida 
pelo primeiro ator, mas sim crescentemente 
distinta e cada vez mais um resultado daquilo 
que já foi feito. Toda ética tradicional contava 
somente com um comportamento não 
cumulativo. (Jonas, 2006, p. 40). 

Jonas demonstra sua inquietude a respeito deste 
cenário hodierno, considerando o poder e o 
ampliado potencial do homo faber, por conta de 
ter este assumido primazia com relação ao homo 

sapiens, exigindo, por sua vez, uma reflexão ética 
responsável e cuidadosa acerca do poder da 
técnica. “Nesse sentido, a tecnociência atual 
realiza o projeto moderno: o homem se converte 
em amo e senhor da natureza. Mas, ao mesmo 
tempo, a desestabiliza profundamente, pois o 

coloca na posição de objeto.” (Giacoia Junior, 
2018, p. 154). A técnica acaba deixando de ser 
meio ou instrumento e para determinar-se como 
fim em si. “Em outras palavras, mesmo 
desconsiderando suas obras objetivas, a 
tecnologia assume um significado ético por causa 
do lugar central que ela agora ocupa 
subjetivamente nos fins da vida humana.” (Jonas, 
2006, p. 43). Em tal contexto, o saber torna-se um 
dever prioritário, revestindo-se da mesma 
magnitude da dimensão causal do nosso agir 
(Jonas, 2006, p. 41), e precisará reconhecer o 
hiato existente entre o poder de previsão da ação 
humana e o poder do agir. Desse modo, a 
obrigação do saber, neste contexto, deverá 
orientar o autocontrole, de modo a limitar nosso 
excessivo poder, uma vez não ser possível prever, 
por conseguinte, todas as consequências do fazer 
técnico da ação humana. Tal panorâmica exige 
uma nova concepção de direitos e deveres, para a 
qual a ética e a metafísica antigas não podem 
oferecer os princípios e muito menos uma 
doutrina acabada (Jonas, 2006, p. 41). A ética 
tradicional e seus imperativos de amar uns aos 
outros, a honestidade e a compaixão continuam 
válidas nos dias atuais, sem dúvida, mas, na época 
da ciência e da tecnologia, não são mais 
suficientes para normatizar e instruir o 
autocontrole do excessivo poder humano. Urge, 
pois, um novo entendimento acerca do ser 
humano não mais enquanto dominador, senhor e 
usurpador de todos os poderes e benefícios da 
terra. Logo: 

Graças a esse antropocentrismo, o humanismo 
enxertou-se visceralmente em todos os 
sistemas éticos legados pela tradição histórica 
do Ocidente. Os sistemas éticos tradicionais 
são essencialmente antropocêntricos e 
humanistas, e é exatamente esta característica 
que chega a seus limites e mostra dar sinais de 
esgotamento com a persistente crise da razão 
e dos valores que abala os fundamentos de 
nossas sociedades “pós-modernas”. (Giacoia 
Junior, 2018, p. 50). 

Percebe-se, pois, que na era da ciência e da 
tecnologia, a técnica deixou de ser simples 
fenômeno isolado ou mais um componente 
humano importante. “O progresso do homem 

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals Press Volume 25 | Issue 9 | Compilation 1.0 59



estende-se como avanço de poder a poder.” 
(Jonas, 2013, p. 40). Ela se constitui como 
condição essencial da condição humana. Ela está 
na base de interpretação da própria existência 
humana. Esta época eminentemente técnico- 
científica traz, entretanto, uma ameaça constante 
de morte. Pela primeira vez na história, a 
civilização coloca cada ser humano, cada nação, 
cada cultura, em face de uma problemática ética 
comum. Logo: “A responsabilidade do homem 
com o perecível e com a continuidade de uma 
autêntica vida no futuro não é, desse modo, algo 
acrescido à sua humanidade, como uma 
construção lógico-formal, mas trata-se de algo 
inerente à sua condição de ser humano.” 
(Sganzerla, ​ 2015, p. 134). A responsabilidade 
se impõe ao ser humano como um mandamento 
ético e um dever em vista de sua própria 
preservação e existência. Em outras palavras: “A 
magnitude e o campo de ação da moderna práxis 
técnica em seu conjunto e em cada um de seus 
empreendimentos particulares são tais que 
introduzem toda uma dimensão adicional e nova 
no marco do cálculo dos valores éticos, dimensão 
esta que era desconhecida a todas as formas 
precedentes de ação.” (Jonas, 2013, p. 54). 

Propõe-se, pois, uma nova fundamentação 
racional e filosófica da ética na época da ciência 
capaz de afrontar os desafios emergentes e de 
assegurar aos homens a capacidade de governar 
os efeitos do poder que eles efetivamente 
possuem. É claro que as morais fundamentadas 
no sujeito não têm condições de enfrentar 
tamanho desafio planetário. Só uma ética capaz 
de fundamentar uma responsabilidade universal e 
solidária da humanidade será capaz de assumir 
este desafio responsavelmente. Portanto, a busca 
da fundamentação racional de uma ética da 
responsabilidade solidária é uma constante da 
situação atual do ser humano, porque o mesmo 
encontra-se diante do desafio de assumir, em 
escala planetária, o dever da responsabilidade de 
suas ações, isto é, do seu agir humano. Para essa 
nova concepção de ética ambiental de escala 
planetária: “É preciso fazer uma ecologia com 

portas e janelas abertas, entender a nossa casa 
como processo temporal, capaz de afirmar e 

acolher as externalidades que inevitavelmente 
produz.” (Farias, 2014, p. 620: grifos do autor). 

Do saber que nasce da técnica nesta época 
marcada determinantemente pela ciência provém 
um excesso de poder, dando-lhe inúmeras 
possibilidades, as quais, por um lado, 
retrospectivamente, outrora, jamais foram 
imaginadas possíveis, mas, por outro lado, 
prospectivamente, não são possíveis de plena 
quantificação consequencial e nem de 
normatização ética, permanecendo, pois, um hiato 
entre o poder da técnica e o agir humano 
responsável. E, exatamente, neste aspecto, 
emerge, segundo Jonas, a urgência da heurística 
do temor. “Enquanto o perigo for desconhecido 
não se saberá o que há para se proteger e por que 
devemos fazê-lo: por isso, contrariando toda 
lógica e método, o saber se origina daquilo contra 
o que devemos nos proteger.” (Jonas, 2006, p. 
70-71). Trata-se de uma distorção hipotética da 
condição futura do ser humano e da natureza, 
optando-se pela primazia do mau prognóstico 
(Jonas, 2006, p. 77). 

O temor torna-se a obrigação preliminar de uma 
ética da responsabilidade, assegura Jonas. Do 
temor deriva uma atitude ética fundamental, 
agora, repensada a partir da vontade de evitar o 
pior. Quanto mais próximo do futuro estiver 
aquilo que deve ser temido, mais esta heurística 
torna-se necessária (Nodari; Mezzomo, 2024, pp. 
212-225). Jonas entende que o temor é essencial 
para uma ética da responsabilidade, pois é através 
dele que o ser humano poderá agir e refletir sobre 
o destino da humanidade. “O sacrifício do futuro 
em prol do presente não é logicamente mais 
refutável do que o sacrifício do presente a favor do 
futuro. A diferença está apenas em que, em um 
caso, a série segue adiante e, no outro, não.” 
(Jonas, 2006, p. 47). A heurística do temor não se 
refere a algo paralisante ou patológico, mas sim a 
um temor que desperta para o pensamento e para 
a ação responsável. O temor é denominado de 
heurístico, “(...), pois ele cumpre com sua função 
de nos oferecer dois saberes: uma saber teórico, a 
partir de valores éticos considerados 
fundamentais à vida humana, e também um saber 
de caráter factual, produzido pelas ciências 
empíricas, capaz de previsões em relação ao 

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals PressVolume 25 | Issue 9 | Compilation 1.060



futuro.” (Sganzerla, 2015, p. 178). O sentimento 
de responsabilidade, ainda que imbuído de muita 
esperança de evitar o mal, implica em temer pelo 
pior, pois: “(...) o reconhecimento do malum é 
infinitamente mais fácil do que o do bonum; é 
mais imediato, mais urgente, bem menos exposto 
a diferenças de opinião.” (Jonas, 2006, p. 71: 
grifos do autor). A responsabilidade não é um 
sentimento qualquer. Ela reveste-se de uma 
heurística de esperança, contrabalançada pela 
heurística do temor, sendo-lhe esta, no entanto, 
mais urgente considerar. A heurística do temor 
torna-se como que um interdito contra a crença 
professa e otimista e professa que crê na bondade 
do progresso técnico ilimitado enquanto 
progresso. Trata-se de uma espécie de futurologia 
comparativa, isto é, uma ciência predicativa que 
coloca frente a frente diferentes cenários 
consecutivos possíveis, buscando o desenvolvi- 
mento de tais ou tais técnicas, a partir de 
interrogações a respeito da inquestionabilidade do 
progresso (Pommier, 2013, p. 152). A heurística 
do temor que confere primazia à profecia do pior 
(malum) ao invés do bom (bonum) ou do melhor 
dos cenários não significa, simplesmente, uma 
opção pela descrença na própria humanidade 
enquanto tal, mas, pelo contrário, uma atitude de 
previsão prudencial, porque o perigo potencial 
pode fomentar e comandar uma ação indiscutível 
de abstenção, isto é, de prevenção (Pommier, 
2013, p. 153). Segundo Sganzerla, ainda que a 
heurística do temor não tenha sido acolhida de 
modo pacífico entre os intérpretes de Jonas, 
pode-se afirmar a respeito. 

Trata-se de uma espécie de prudência no agir 
despertada pela preferência do mau 
prognóstico, de modo que se possa antecipar 
ou mesmo impedir a ação e a necessidade da 
reparação do dano; isto é, diante de 
prognósticos incertos e da ameaça da 
continuidade da vida autêntica no futuro, a 
cautela, a prevenção e a prudência assumem o 
papel de guia das ações humanas. E, como se 
trata de um conceito ético, a heurística do 
temor tem em si um conteúdo teórico, mas 
também uma pretensão prática, uma espécie 
de aplicabilidade que visa provocar mudanças 

no nosso modo de agir. (Sganzerla, 2015, p. 
169). 

É possível afirmar que o dever, por primeiro, 
precisa é visualizar os efeitos de longo prazo da 
técnica moderna, pois o que deve ser temido ainda 
não foi experimentado e talvez não possua 
analogias na experiência do passado e do presente 
(Jonas, 2006, p. 72), e, em seguida, mobilizar o 
sentimento adequado para tal representação, isto 
é, a ética do futuro precisará ser capaz de evocar o 
temor correspondente (Jonas, 2006, p. 73). A 
adoção dessa atitude, ou seja, a disposição para se 
deixar afetar pela salvação ou pela desgraça 
(ainda que só imaginada) das gerações vindouras 
é, por conseguinte, o segundo dever introdutório 
da nova ética delineada por Jonas. Instruídos por 
esse sentimento, somos instados a evocar o temor 
correspondente aos perigos que podem ser 
potencializados pela técnica (Jonas, 2006, p. 72). 
Assim sendo, o novo modo do agir humano deve 
levar em consideração não apenas o interesse dos 
seres humanos, mas também a biosfera em sua 
totalidade, o que requer alterações substanciais 
nos fundamentos da ética. Ao contrário da visão 
científica moderna que dessacralizou a natureza, 
despindo-a “de toda dignidade de fins” (Jonas, 
2006, pp. 41-42), a ética da responsabilidade 
afirma ter a natureza dignidade própria, isto é, ela 
é portadora de fins e valores que lhe são inerentes. 
Logo, faz-se urgente a substituição da busca 
desenfreada do utopismo tecnológico pelo 
cuidado criterioso e responsável pela 
continuidade da vida humana e também extra- 
humana. “Progresso com prudência é a fórmula 
escolhida por Jonas para referir-se à necessidade 
de o progresso tecnológico expandir-se, mas ao 
mesmo tempo não constituir-se em ameaça à vida 
em geral.” (Sganzerla, 2015, p. 185: grifos do 
autor). 

A tecnologia é fruto da busca e vocação da 
humanidade, sem dúvida, mas também da ideia 
do triunfo do homo faber sobre o homo sapiens. 
Sob o signo da técnica moderna, a techne 

transformou-se em um infinito impulso da espécie 
humana para o progresso tecnológico. Tem-se a 
impressão de que a vocação humana está no 
contínuo progresso deste empreendimento e 
poder de dominação, em constante superação. 

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals Press Volume 25 | Issue 9 | Compilation 1.0 61



Parece ser conquista de um domínio total sobre as 
coisas e sobre o próprio homem seria a realização 
do destino da humanidade. Todavia, com o esboço 
da heurística do temor, Jonas propõe-se, ao 
pensar o princípio responsabilidade, dar ouvidos 
ao pior dos prognósticos e não ao melhor, ou seja, 
à incerteza do futuro, porque os avanços 
tecnológicos podem fomentar o simples afã do 
domínio e do poder em si. “Aquilo que já foi 
iniciado rouba de nossas mãos as rédeas da ação, 
e os fatos consumados, criados por aquele início, 
se acumulam, tornando-se a lei de sua 
continuação.” (Jonas, 2006, p. 78). É preciso, 
pois, que o ser humano tenha uma atitude muito 
honrosa como tal, a saber, de humildade e 
sabedoria. “É com esse entendimento que Jonas 
faz da prudência o primeiro dever e o 
mandamento da sua ética da responsabilidade, e 
da humildade, a virtude necessária e o remédio 
para o ímpeto tecnológico.” (Sganzerla, 2015, p. 
186). 

Jonas pensa então em um novo imperativo ético 
mais adequado aos desafios que a centralidade da 
técnica nos tempos hodiernos impõe. Faz-se, 
portanto, urgente a passagem do imperativo 
categórico de Kant: “Aja de modo que tu também 
possas querer que tua máxima se torne lei geral” 
para a fórmula que toma em conta a 
responsabilidade para com o futuro: “Aja de modo 
a que os efeitos da tua ação sejam compatíveis 
com a permanência de uma autêntica vida 
humana sobre a Terra”, ou, expresso 
negativamente: “Aja de modo a que os efeitos da 
tua ação não sejam destrutivos para a 
possibilidade futura de uma tal vida.” (Jonas, 
2006, pp. 47-48). O novo imperativo ético, 
segundo Jonas, leva em conta não apenas os 
princípios das ações, mas também as 
consequências das ações realizadas, não, porém, a 
partir de vieses utilitaristas. A responsabilidade 
que se impõe à experiência humana atual confere 
ao ser humano o dever de assumir a 
responsabilidade perante o futuro da humanidade 
como princípio. Assim sendo, o conceito 
responsabilidade na ética da responsabilidade vai 
além da ética individual, de modo a fundamentar 
uma ética da civilização tecnológica. Para tanto, é 
preciso ter presente, entre outros aspectos, de que 

o Mesmo não pode arriscar algo sem tomar em 
conta os interesses de Outrem, de que o Mesmo 
não tem a permissão de pôr em risco a totalidade 
dos interesses de Outrem, de que o 
aperfeiçoamento e a melhoria não justificam 
apostas totais, de que a humanidade não tem o 
direito ao suicídio da espécie e de que a existência 
do ser humano não pode ser objeto de aposta 
(Jonas, 2006, pp. 83-88). 

Jonas considera que a nova teoria ética 
inaugurada a partir de seu princípio 
responsabilidade não corresponde à ideia 
tradicional de direitos e deveres, ou seja, uma 
perspectiva de reciprocidade, na qual “(...) o meu 
dever é a imagem refletida do dever alheio, que 
por seu turno é visto como imagem e semelhança 
de meu próprio dever; de modo que, uma vez 
estabelecidos certos direitos do outro, também se 
estabelece o dever de respeitá-los e, se possível, 
(acrescentando-se uma ideia de responsabilidade 
positivo), promovê-los.” (Jonas, 2006, p. 89). Não 
se aplica, portanto, a ideia de reciprocidade à nova 
ética formulada por Jonas, pois esta é uma ética 
do futuro que lida exatamente com o que ainda 
não existe, de maneira independente tanto da 
ideia de um direito quanto da ideia de uma 
reciprocidade. O autor aponta, na moral 
tradicional, um exemplo de responsabilidade e 
obrigação não recíproca, que é reconhecido e 
praticado espontaneamente: a responsabilidade 
para com os filhos, os quais sucumbiriam se a 
procriação não prosseguisse por meio da 
precaução e da assistência à prole. Seria essa, 
portanto, a classe de comportamento 
inteiramente altruísta fornecida pela natureza 
(Jonas, 2006, p. 90). 

Jonas reconhece a existência de um dever de 
assumir a responsabilidade pelos atos que tenham 
repercussões de curto, médio e longo prazo, em 
decorrência do direito daqueles que virão e cuja 
existência pode-se, desde já, antecipar as 
previsões. Assim, ao lado da responsabilidade 
decorrente da decisão menos livre que a relação 
parental natural, relação não recíproca (Jonas, 
2006, p. 169), ou seja, dos pais para com os filhos, 
emerge, também, a responsabilidade contratual 
de maneira original, própria da liberdade 
humana. Não obstante, segundo Jonas, a 

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals PressVolume 25 | Issue 9 | Compilation 1.062



responsabilidade contratual seja passível de 
declínio da função e não seja do tipo de bem 
imperativo como objeto imediato, como é o caso 
da responsabilidade parental, mesmo assim, a 
responsabilidade política, em parte, é decorrente 
da liberdade e pode ser revogada (Jonas, 2006, p. 
171). Trata-se da responsabilidade do homem 
político (homo politicus) pelos interesses e bem 
comum de todos os indivíduos, graças ao exercício 
do poder (Jonas, 2006, p. 172). Observando a 
responsabilidade dos pais para com os filhos, uma 
vez que o “(...) nascimento obriga cuidado e 
impossibilita a fuga da responsabilidade.” 
(Sganzerla, 2015, p. 159), Jonas recorre a essa 
analogia, embora abstrata e artificial, para 
mostrar que essa responsabilidade nasce da livre 
escolha e tem por objeto a coisa pública. “O objeto 
da responsabilidade é a res publica, a coisa 
pública, que em uma república é potencialmente a 
coisa de todos, mas realimente só o é nos limites 
do cumprimento dos deveres gerais da cidadania.” 
(Jonas, 2006, p. 172: grifos do autor). Não faz 
parte, porém, do objeto da responsabilidade 
pública a obrigação da candidatura aos cargos 
públicos, ainda que, segundo Jonas, haja 
incentivo, para que homens corajosos assumam a 
responsabilidade pela administração direta dos 
bens públicos (Jonas, 2006, p. 172). Acerca das 
relações parental e contratual afirma-se: 

A origem da primeira é a causalidade direta – 
desejada ou não – do ato de procriação 
passado, juntamente com a total dependência 
da criação; a origem da outra é a assunção 
espontânea do interesse coletivo como 
condição para executar atos causais no futuro, 
unida à concessão mais ou menos voluntária 
por parte dos interessados (negotiorum 

gestio). A mais elementar das naturalidades, 
de um lado, e a extrema artificialidade, do 
outro. Além disso, uma é exercida no âmbito 
íntimo e imediato, enquanto a outra se exerce 
a distância e com os meios da 
instrumentalidade organizativa. Em um caso, 
o objeto se encontra carnalmente presente 
para o responsável; no outro, apenas como 
ideia. E, no caso de a figura do homem público 
abranger também a do legislador, então aqui a 
forma mais abstrata, mas distante do objeto 

real se contrapõe da forma mais radical àquela 
forma mais concreta e mais próxima. (Jonas, 
2006, p. 174: grifos do autor). 

Tomando, então, em conta as duas 
responsabilidades do ser humano e de que ele se 
diferencia dos demais seres viventes, exatamente, 
por ser capaz de responsabilidade. Numa palavra, 
na medida em que ao ser humano é-lhe inerente a 
capacidade de causalidade, ele “(...) traz consigo a 
obrigação objetiva sob a forma da 
responsabilidade externa.” (Jonas, 2006, p. 176). 
Todavia, esta, por sua vez, não é automática, ou 
seja, não se torna automaticamente moral no ser 
humano. Ela, enquanto condição de, apenas o 
possibilita de ser moral ou imoral, isto é, 
habilitando-o com a capacidade de deliberação, e, 
por conseguinte, de decisão livre e responsável. E 
assim, fundamentalmente, é que se caracteriza a 
“dignidade humana”, isto é, como potencialidade 
humana de ter responsabilidade. Afirma-se, nesse 
sentido: “Exprimindo-nos de forma extremada, 
poderíamos dizer que a primeira de todas as 
responsabilidades é garantir a possibilidade de 
que haja responsabilidade.” (Jonas, 2006, p. 177). 
Ou ainda: “A existência da humanidade significa 
simplesmente que vivam os homens. Que vivam 
bem é um imperativo que se segue ao anterior.” 
(Jonas, 2006, p. 177).  

No cenário atual, Jonas indaga-se sobre a 
possibilidade de uma ética, a qual, sem o 
restabelecimento da categoria do sagrado, 
destruída pelo Iluminismo, possa controlar os 
poderes extremos conferidos ao ser humano pelo 
domínio da técnica. Com esse excesso de poder às 
mãos do ser humano, torna-se premente um novo 
devir ao espectro da ética, cuja missão o ser 
humano, enquanto administrador e guardião da 
Natureza e não mais como dominador, se impõe 
como imperativa, porque o primeiro imperativo 
assevera: “que exista uma humanidade” (Jonas, 
2006, p. 93). A responsabilidade de cada um e de 
todo ser humano torna-se uma urgência, aqui e 
agora, mas também, com vistas ao futuro da 
humanidade uma responsabilidade exigente. 
“Portanto, não é verdade que possamos transferir 
nossa responsabilidade pela existência de uma 
humanidade futura para ela própria, 
dirigindo-nos simplesmente aos deveres para com 

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals Press Volume 25 | Issue 9 | Compilation 1.0 63



aquela que irá existir, ou seja, cuidando do seu 
modo de ser.” (Jonas, 2006, pp. 93-94). Portanto, 
segundo Jonas, o exercício da responsabilidade, 
tanto a paterna quanto a governamental, é de 
exercício contínuo, renovando as demandas 
ininterruptamente (2006, p. 185). Afirma-se, pois: 

Mas a responsabilidade por uma vida, 
individual ou coletiva, se ocupa antes de tudo 
com o futuro, bem mais do que com o presente 
imediato. Isso é verdadeiro em um sentido 
trivial para toda responsabilidade, mesmo a 
mais particular, acompanhando-se a evolução 
de uma tarefa até o fim: a evolução da 
temperatura no dia seguinte e o percurso 
restante da viagem, por exemplo, estão 
incluídos nas preocupações quotidianas. Mas 
essa óbvia inclusão do amanhã no hoje, que 
tem a ver com a temporalidade como tal, 
ganha uma dimensão e uma qualidade 
totalmente diferentes em relação à 
“responsabilidade total” que consideramos 
aqui. Aí, o futuro da existência inteira, mas 
além da influência direta do responsável, e 
consequentemente além de todo cálculo 
concreto, se torna objeto complementar dos 
atos singulares de responsabilidade, voltados 
para as necessidades mais próximas. Estas 
estão no domínio da previsão possível; a outra 
escapa à previsão não somente por causa das 
inúmeras incógnitas do desconhecido que 
constituem as circunstâncias objetivas, mas 
também pela espontaneidade ou liberdade da 
vida em questão – a maior das incógnitas, mas 
que necessita ser compreendida na total 
responsabilidade. Ou seja, exatamente aqueles 
efeitos pelos quais o responsável já não poderá 
responder: a causalidade autônoma da 
existência protegida é o derradeiro objeto do 
seu cuidado. Em relação a esse horizonte 
transcendente, a responsabilidade, mesmo em 
sua totalidade, não pode ambicionar um papel 
determinante; pode ambicionar possibilitá-lo 
(ou seja, prepará-lo e manter aberta a 
oportunidade). O caráter vindouro daquilo 
que deve ser objeto de cuidado constitui o 
aspecto de futuro mais próprio da 
responsabilidade. Sua realização suprema, que 
ela deve ousar, é a sua renúncia diante do 

direito daquele que ainda não existe e cujo 
futuro ele trata de garantir. À luz dessa 
amplidão transcendente, torna-se evidente 
que a responsabilidade não é nada mais do 
que o complemento moral para a constituição 
ontológica do nosso Ser temporal. (Jonas, 
2006, pp. 186-187). 

Jonas expõe a importância da preservação da 
capacidade de responsabilidade, reconhecendo-a 
como marca da autenticidade humana no futuro, 
de forma a ser um exercício livre e responsável de 
escolha sobre si mesmo e que tal exercício não 
seja somente um dever pela sua existência 
própria, mas pela existência da vida reconhecendo 
o outro de si enquanto ser humano e enquanto a 
biosfera, isto é, o outro na compreensão cósmica. 

III.​ JUSTIÇA INTERGERACIONAL 

O Papa Francisco, na Laudato Si' (LS), capítulo 
terceiro, intitulado, “A raiz humana da crise 
ecológica”, adverte que a humanidade entrou em 
uma nova era, e estando como que posicionada 
em uma encruzilhada, isto é, entre, por um lado, 
avançar, progressivamente, no conhecimento da 
robótica, das biotecnologias e das 
nanotecnologias, reconhecendo-lhes os inúmeros 
e importantes avanços, mas, ao mesmo tempo, 
por outro lado, reconhecendo e não ignorando 
que não necessariamente a humanidade os 
utilizará para o bem de toda a humanidade, e, por 
conseguinte, perguntando acerca do preço a ser 
pago por tal progresso e avanço por quem e para 
quê (LS, n. 104, p. 66). É importante lembrar que 
um dos referenciais teóricos do Papa Francisco, ao 
escrever a referida Carta Encíclica, além da 
Sagrada Escritura, da Tradição, e do Magistério 
da Igreja Católica, é Romano Guardini, que, já, em 
meados do século XX, afirmava que a ciência, 
enquanto captação racional do real, e a técnica, 
como conjunto de possibilidades proporcionadas 
pela ciência, a partir do período moderno, deram 
e dão à existência um caráter novo, o caráter de 
poder e o domínio em um sentido agudo. “Isto 
significa que cresce sempre mais a possibilidade 
de o homem não saber usar o seu poder. Como 
ainda não existe uma moral do uso do poder, é 
sempre maior a tendência para considerar este 
uso como um processo natural, para o qual não 

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals PressVolume 25 | Issue 9 | Compilation 1.064



existem normas de liberdade, mas pretensas 
necessidades que consistem na utilidade e na 
segurança.” (Guardini, 2000, p. 69). Graças a uma 
ciência que penetrou e penetra, cada vez mais, 
profundamente, a realidade, e a uma técnica cada 
dia e sempre mais poderosa, o poder homem de 
dispor sobre o dado aumentou e aumenta, 
exigindo, por sua vez, uma resposta responsável 
mais exigente (Guardini, 2000, p. 53). Seguindo 
na perspectiva teórica, lembra-se: “O homem é 
livre e pode usar o seu poder como quiser. Mas é 
aí precisamente que se encontra a possibilidade 
de lhe dar uma utilização falsa; falsa tanto no 
sentido de má como no de destruidora.” 
(Guardini, 2000, p. 74). E, justamente, porque o 
ser humano “(...) não tem poder sobre o seu 
próprio poder.” (Guardini, 2000, p. 74), é que ele, 
segundo Guardini, vive, constantemente, com um 
perigo cada vez mais forte e crescente, 
ameaçando, por sua vez, a sua própria existência. 
E, segundo Guardini, face à situação de 
crescimento ilimitado do “poder” (2000, p. 74), 
há que se definir e assumir três atitudes (virtudes) 
basilares para governar melhor o legado que nos 
foi e nos é confiado, a saber, “(...) aquela seriedade 
que deseja a verdade”, a coragem, que “(...) deverá 
ser mais pura e mais forte do que a exigida pelas 
bombas atómicas e pelos agentes bacteriológicos, 
uma vez que terá que defrontar o inimigo 
universal, isto é, o Caos – que se manifesta na 
própria obra do homem (...)”, e a ascese, que “(...) 
transformará a mera força em verdadeira coragem 
e desmistificará os heroísmos aparentes, aos quais 
o homem se deixa sacrificar impelido por ilusões 
de absoluto.” (Guardini, 2000, p. 76). Acrescenta- 
se ainda: 

Tudo isto deve produzir uma maneira de 
governar mais espiritualizada, na qual o poder 
reine sobre o poder, que distinga a justiça da 
injustiça, os meios dos fins. Uma maneira de 
governar que encontre o equilíbrio e que crie, 
no esforço do trabalho e da luta, um espaço 
onde o homem possa viver com dignidade e 
alegria. Só isso será o verdadeiro poder. 
(Guardini, 2000, p. 76). 

A despeito das críticas que se pode tecer à 
tentativa e às tratativas de fundamentar uma ética 
na época da ciência e da tecnologia, constata-se, 

observando atentamente a época hodierna, a 
mudança da ação humana em uma dupla direção. 
Por um lado, percebe-se o risco a que a ciência e a 
tecnologia, sob o afã do excesso do poder e de seu 
grande potencial de intervenção, ameaçam as 
condições de sobrevivência da humanidade e das 
demais formas de vida a ponto de poder colocar 
em xeque a possibilidade e as condições da 
existência dos seres vivos.​ E, por outro lado, o 
perigo direciona-se para o poder de intervenção 
na própria “natureza interna” do ser humano, com 
um direcionamento muito voltado à manipulação 
das gerações futuras, afetando, por conseguinte, a 
própria autonomia e dignidade humana. E, 
segundo o Papa Francisco, o homem, ao se 
declarar autodeterminado e autônomo da 
realidade e se constituir como que o dominador 
absoluto, acaba por desmoronar a própria base de 
sua existência (LS, n. 117, p. 74). “Esta situação 
leva-nos a uma esquizofrenia permanente, que se 
estende da exaltação tecnocrática, que não 
reconhece aos outros seres um valor próprio, até à 
reação de negar qualquer valor peculiar ao ser 
humano.” (LS, n. 118, p. 74). Em última análise, a 
crise ecológica não deixa de ser e de conter os 
respingos da crise ética, cultural e espiritual na 
nossa época, fruto do projeto da Modernidade. 
Segundo o Papa Francisco, não será possível sanar 
as relações com o meio ambiente sem curar as 
relações humanas fundamentais (LS, n. 119, p. 
75), tornando-se, pois, urgente a superação da 
cultura do relativismo ético, reduzindo as relações 
fundamentais do ser humano a relações de 
consumo, de necessidade, de benefício, de 
bem-estar e da fruição do progresso 
mercadológico (LS, n. 123, p. 76).  

No capítulo IV, “Uma ecologia integral” da 
Laudato Si, o Papa Francisco esboça uma reflexão 
sobre os diferentes elementos que compõem a 
reflexão de uma ecologia integral (LS, n. 137, p. 
85). Não é possível conceber e analisar a crise 
mundial que assola nossa época apenas em uma 
perspectiva ambiental. Faz-se, pois, urgente 
entendê-la, a partir das diferentes perspectivas e 
não de maneira isolada e estática, mas dinâmica e 
em conexão, uma vez ser a atual crise mundial 
complexa, envolvendo todas as áreas da vida dos 
seres vivos, tanto os racionais, como também os 

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals Press Volume 25 | Issue 9 | Compilation 1.0 65



seres não racionais. Ele lembra a insiste que o 
princípio do bem comum é inseparável da 
ecologia humana, exercendo, por conseguinte, um 
papel central na ética social, uma vez que o 
mesmo pressupõe o respeito pela pessoa humana 
e almeja o desenvolvimento integral (LS, n. 
156-157, pp. 94-95). “Nas condições atuais da 
sociedade mundial, onde há tantas desigualdades 
e são cada vez mais numerosas as pessoas 
descartadas, privadas dos direitos humanos 
fundamentais, o princípio do bem comum 
torna-se imediatamente, como consequência 
lógica e inevitável, um apelo à solidariedade e 
uma opção preferencial pelos mais pobres.” (LS, 
n. 158, p. 95). 

Com a noção de bem comum entra em cena 
principal o conceito de justiça intergeracional, 
uma vez que, ao se trabalhar e ao se ter em foco a 
concepção de bem comum, toma-se em 
consideração não apenas a geração atual, mas, 
também, as gerações futuras.  A entrada em cena 
da problemática intergeracional traz à tona temas 
que desafiam a matriz vigente da organização da 
sociedade, problematizando teorias e conceitos e 
exigindo, assim, um novo posicionamento ético a 
respeito da posição do ser humano em sua casa 
comum (Sartor, 2002, p. 54). Trata-se de 
conceber um desenvolvimento sustentável com 
vistas à solidariedade intergeracional, ou seja, não 
basta apenas defender a ideia de ser necessário 
preocupar-se com as gerações futuras, é preciso, 
outrossim, ter consciência de que é a própria 
dignidade humana que está em jogo, em última 
análise, ao se tratar da crise ecológica mundial, 
aqui, referenciada como crise integral. “A 
radicalidade desta missão só se compreende, 
partindo da hipótese da iminência de uma 
catástrofe universal, causada pela autonomização 
do nosso agir técnico.” (Ost, 1997, p. 326). O Papa 
Francisco, por sua vez, afirma a respeito da 
urgência da missão: 

A noção de bem comum engloba também as 
gerações futuras. As crises econômicas 
internacionais mostraram, de forma atroz, os 
efeitos nocivos que traz consigo o 
desconhecimento de um destino comum, do 
qual não podem ser excluídos aqueles que 
virão depois de nós. Já não se pode falar de 

desenvolvimento sustentável sem uma 
solidariedade intergeracional. Quando 
pensamos na situação em que se deixa o 
planeta às gerações futuras, entramos em 
outra lógica: a do dom gratuito, que 
recebemos e comunicamos. Se a terra nos é 
dada, não podemos pensar apenas a partir de 
um critério utilitarista de eficiência e 
produtividade para lucro individual. Não 
estamos falando de uma atitude opcional, mas 
de uma questão essencial de justiça, pois a 
terra que recebemos pertence também àqueles 
que hão de vir. (LS, n. 159, pp. 95-96). 

A concepção de justiça intergeracional não deita 
suas raízes originais na Laudato Si' do Papa 
Francisco. Pode-se afirmar que tal concepção 
surgiu de maneira muito especial no século 
passado, século XX, por conta, especialmente, dos 
grandes questionamentos e riscos trazidos pelo 
mito do progresso ilimitado. Dentre outros 
autores que avistaram o complexo problema da 
justiça intergeracional, podem ser citados, Hans 
Jonas e John Rawls. Acerca do primeiro nome, 
como foi possível demonstrar na primeira parte 
deste texto, Jonas, em sua obra, O princípio 

responsabilidade, traz à tona todo o problema da 
responsabilidade pela sobrevivência, tanto do ser 
humano quanto da terra e de todos os seres vivos. 
Dito de outro modo: “O que Jonas tem em vista é, 
portanto, uma radical mudança de postura ética, 
uma atitude de responsabilidade pelo futuro, que 
só pode advir da sociedade como um todo, só 
pode nascer de um sentimento coletivo de 
responsabilização e temor, capaz de superar a 
impotência disfarçada em poder compulsivo.” 
(Giacoia Junior, 2018, p. 176). O segundo, por sua 
vez, especialmente, no § 44, de sua eminente obra 
de filosofia política, Uma teoria da justiça (1971), 
ainda que não fale especificamente sobre justiça 
intergeracional, ele trata do problema da justiça 
entre as gerações. “Retomando a tese da ‘posição 
original’ e do ‘véu de ignorância’, relembra que o 
desconhecimento dos indivíduos, nessa condição 
inclui a pertença a um tempo específico e a 
consequente inclusão numa geração, pelo que na 
posição original todas as gerações estão 
potencialmente representadas.” (Campos, 2017, p. 
63). Segundo a concepção de Rawls, cada 

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals PressVolume 25 | Issue 9 | Compilation 1.066



indivíduo sabe que pertencerá a uma determinada 
geração, mas o véu de ignorância, impede-o de 
conhecer a geração específica que integrará e à 
que pertencerá (Rawls, 2002, § 44, pp. 316-324). 
Eis, pois, a urgência de delimitar um patamar 
mínimo de justiça a partir do qual pensa-se ser 
justo e digno conviver. “Daí a necessidade de 
determinar um limiar de justiça abaixo do qual 
nenhum indivíduo em nenhuma geração aceitaria 
viver, e que por conseguinte impõe-se como 
princípio de justiça e salvaguardar por todas as 
gerações [...].” (Campos, 2017, p. 63). Eis o que 
Rawls afirma acerca do princípio da poupança 
justa: 

O que foi dito acima é suficiente para um 
breve esboço de algumas das principais 
características do princípio da poupança justa. 
Podemos agora ver que as pessoas de 
diferentes gerações têm deveres e obrigações 
em relação umas às outras exatamente como 
as têm as pessoas que vivem numa mesma 
época. A geração atual não pode fazer o que 
bem entender, mas é obrigada, por princípios 
que seriam escolhidos na posição original, a 
definir a justiça entre as pessoas que vivem em 
épocas diferentes. Além disso, os homens têm 
um dever natural de defender e promover o 
crescimento das instituições justas, e para isso 
a melhoria da civilização até um certo nível é 
exigida. A dedução desses deveres e 
obrigações pode parecer no início uma 
aplicação forçada da doutrina contratualista. 
No entanto, essas exigências seriam 
reconhecidas na posição original e, por isso, a 
concepção da justiça como equidade abrange 
essas questões sem nenhuma alteração de sua 
ideia básica. (Rawls, 2002, p. 323-324). 

Antes de prosseguir, pode-se afirmar que a 
discussão acerca das justiça intergeracional 
encontra diferentes análises e concepções e está 
longe de ter unanimidade interpretativa para 
conseguir uniformizar uma definição mínima dos 
contornos dessa responsabilidade entre gerações. 
“Em última análise, levar a sério os modelos 
basilares das mais notórias teorias da justiça 
intergeracional pode ser determinante para lidar 
com problemas próprios das sociedades 
contemporâneas, sobretudo no que elas têm de 

potencial e limitativo em relação ao futuro.” 
(Campos, 2017, p. 66). Mas, mesmo assim, 
pode-se afirmar que, a partir da Conferência de 
Estocolmo sobre o Meio Ambiente (1972), 
avalizada pela Conferência do Rio de Janeiro 
sobre o Meio Ambiente e o Desenvolvimento 
(1992), encontra-se e percebe-se uma intensidade 
nos debates a respeito da justiça entre as gerações 
(Handl, 2013). Evidentemente, poder-se-ia 
salientar as demais conferências, mas a referência 
a de Estocolmo e a do Rio de Janeiro foram e são 
marcos muito importantes na discussão a 
respeito. De Estocolmo (1972), tem-se, 
especialmente, os princípios 2 e 5, que fazem 
referência explícita ao cuidado e zelo cuidadoso 
com os recursos naturais. Eis como são expressos 
ambos os princípios. Princípio 2: “Os recursos 
naturais da Terra, incluídos o ar, a água, o solo, a 
flora e a fauna e, especialmente, parcelas 
representativas dos ecossistemas naturais, devem 
ser preservados em benefício das gerações atuais e 
futuras, mediante um cuidadoso planejamento ou 
administração adequada.”. Reza, também, o 
Princípio 5: “Os recursos não renováveis da Terra 
devem ser utilizados de forma a evitar o perigo do 
seu esgotamento futuro e a assegurar que toda a 
humanidade participe dos benefícios de tal uso.” 
(Stockholm Declaration and Action Plan for the 

Human Environment and Several Resolutions: 
https://docs.un.org/en/A/CONF.48/14/Rev. Aces 
so em 02/05/2025).  Por sua vez, do Rio de 
Janeiro (1992), a solidariedade intergeracional 
ficou reafirmada, em praticamente todo o 
documento, mas, especialmente, na referência ao 
combate à pobreza no Capítulo 3: “O direito ao 
desenvolvimento deve exercer-se de forma tal que 
responda equitativamente às necessidades de 
desenvolvimento e ambientais das gerações 
presentes e futuras.” (Report of the United 

Nations Conference on Environment and 

Development: https://docs.un.org/en/A/CONF. 
151/26/Rev.1(vol.I) Acesso: 02/05/2025). Nessa 
linha de pensamento, em nível nacional, tem-se, 
na Constituição Federal do Brasil de 1988, uma 
declaração sumamente importante para avalizar o 
desenvolvimento de referido conceito. Veja-se, 
por exemplo, o Artigo 225: “Todos têm direito ao 
meio ambiente ecologicamente equilibrado, bem 
de uso comum do povo e essencial à sadia 

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals Press Volume 25 | Issue 9 | Compilation 1.0 67



qualidade de vida, impondo-se ao Poder Público e 
à coletividade o dever de defendê-lo e preservá-lo 
para as presentes e futuras gerações.” 
(Constituição da República Federativa do Brasil 

de 1988: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/ 
constituicao/constituicao.htm Acesso: 2/02/ 
2025). 

Paulatinamente, surgiu, pois, o princípio da 
justiça intergeracional, o qual fora previsto, de 
início e originalmente, em acordos e convenções 
internacionais. Decisivo, no entanto, foi o estudo, 
na década de 80, de Edith Brown Weiss, 
intitulado: In Fairness to Future Generations: 

International Law, Common Patrimony and 

Intergerational Equity (Um mundo justo para as 

futuras gerações: direito internacional, 

patrimônio comum, e equidade intergeracional). 
Segundo Weiss, o desenvolvimento e uso dos 
recursos naturais e culturais colocam três tipos de 
problemas de equidade entre as gerações, a saber: 
o esgotamento de recursos para gerações futuras, 
deterioração da qualidade dos recursos das 
gerações futuras, o acesso ao uso e benefício dos 
recursos recebidos das gerações passadas (Weiss, 
1999, pp. 41-50). Esses três problemas, é bom 
salientar, não acontecem de forma isolada, dão-se, 
porém, intrinsecamente, interconectados em sua 
complexidade, ainda que se os possa analisar 
separadamente. Diante desses três problemas, as 
gerações atuais precisam sentir-se guardiãs e 
responsáveis, tendo como propósito a 
administração do bem comum, no sentido do 
cuidado e zelo pela casa comum de todos, que 
precisa ser saudável e decente para a atual 
geração e também para as gerações futuras 
(Weiss, 1999, p. 68). Em outras palavras, a teoria 
da justiça intergeracional sustenta que cada 
geração tem a obrigação com as gerações futuras 
de passar-lhes os recursos naturais e culturais não 
inferiores àqueles por eles recebidos, e 
proporcionar, por sua vez, à atual geração o 
acesso razoável ao referido legado (Weiss, 1999, p. 
69). 

Frente aos problemas de equidade entre as 
gerações, de acordo com Weiss, faz-se urgente 
alicerçar a formulação de tal teoria sobre o 
alicerce de três princípios básicos, lembrando, no 
entanto, os quatro critérios norteadores do 

desenvolvimento dos princípios de equidade 
intergeracional. O primeiro critério para a 
definição dos três princípios básicos diz respeito à 
igualdade entre as gerações, sem autorizar a atual 
geração explorar os recursos de maneira a 
privá-los às futuras gerações, e, nem tampouco, 
impor às atuais gerações fardos irracionais com o 
fim de satisfazer necessidades futuras 
indeterminadas. O segundo refere-se a não ser 
aceita a predicação desta geração dos valores das 
futuras gerações, proporcionando-lhes, por 
conseguinte, flexibilidade e liberdade para 
alcançar suas metas segundo seus valores 
próprios. O terceiro critério diz respeito à 
razoabilidade e clareza dos valores no que tange 
sua aplicação a situações previsíveis. E, quarto, os 
valores escolhidos precisam ser razoavelmente 
compartilhados por distintas tradições culturais e 
ser aceitos, em geral, para diferentes sistemas 
políticos e econômicos (Weiss, 1999, p. 69). 

À luz dos quatro critérios supracitados, três são os 
princípios basilares que sustentam a teoria da 
equidade intergeracional. São eles denominados 
de: princípio de conservação de opções, princípio 
de conservação da qualidade, princípio de 
conservação de acesso (Weiss, 1999, p. 69). Do 
princípio de conservação de opções, 
fundamentalmente, tratar-se-ia de afirmar que 
cada geração deve ser compelida a conservar a 
diversidade da base de recursos naturais e 
culturais, a fim de não restringir indevidamente às 
futuras gerações as opções disponíveis para a 
solução dos problemas e para a satisfação dos 
seus próprios valores, tendo, ademais, direito a 
uma diversidade comparável à das gerações 
precedentes. Esse princípio, segundo Weiss, atua 
como um freio para o abuso excessivo dos 
recursos naturais e culturais sem previsão de 
conservação patrimonial (Weiss, 1999, p. 72). Do 
princípio de qualidade quer-se salientar que cada 
geração tenha como propósito conservar a 
qualidade do planeta semelhante à recebida, ou 
ainda, melhor. Desse princípio não advém a tese 
da intocabilidade dos recursos naturais e 
culturais. Trata-se, pois, de desenvolver índices de 
previsão acerca da diversidade e qualidade dos 
recursos e uma capacidade, paulatina e aguçada, 
de prever os impactos e câmbios tecnológicos 

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals PressVolume 25 | Issue 9 | Compilation 1.068



(Weiss, 1999, p. 73). Do princípio de acesso 

tem-se o propósito de proporcionar aos membros 
direitos equitativos de acesso ao legado das 
gerações passadas com o dever de preservar este 
acesso às gerações futuras (Weiss, 1999, p. 69). 
Isso significa que se tenha clareza de que o acesso 
aos recursos deve dar-se a todos os povos, 
incondicionalmente, assegurando, por 
conseguinte, a todos os membros o acesso ao 
legado planetário (Weiss, 1999, p. 74). Esses três 
princípios são suficientemente claros e razoáveis 
em sua aplicação e deveriam ser respeitados e 
assegurar a sustentabilidade do meio ambiente e 
do patrimônio cultural, sendo, ademais, 
compartilhados pelas principais tradições 
culturais e sistemas políticos e culturais (Weiss, 
1999, p. 69). Tais princípios sustentam a base do 
conjunto, tanto das obrigações, como também dos 
direitos de cada membro e de cada geração rumo 
à justiça intergeracional, equilibrando, por 
conseguinte, as posições extremas, tanto as de 
modelo preservacionista, como também, as de 
modelo opulento (Weiss, 1999, p. 75).  

Feita essa elucidação mais geral, agora, voltando 
ao Papa Francisco em sua Carta Encíclica Laudato 

Si’, é importante lembrar que a justiça 
intergeracional é trabalhada em conexão íntima 
com o bem comum. “A noção de bem comum 
engloba também as gerações futuras.” (LS, n. 159, 
p. 97). A noção de bem comum é tratada como 
princípio que desempenha um papel central e 
unificador na ética social (LS, n. 156, p. 96). Nessa 
perspectiva, para o Papa Francisco, não é possível 
tratar e falar de desenvolvimento sustentável e de 
destino comum do planeta sem uma compreensão 
e atitude de solidariedade intergeracional, 
superando toda forma hegemônica de benefícios, 
lucros e interesses espúrios, egoístas e 
excludentes, uma vez ser a terra um dom gratuito. 
“Se a terra nos é dada, não podemos pensar 
apenas a partir de um critério utilitarista de 
eficiência e produtividade para lucro individual.” 
(LS, n. 159, p. 98). Logo, as previsões e os 
prognósticos muitas vezes catastróficos não 
podem mais ser simplesmente ignorados, já que o 
ritmo da ciência e da tecnologia é cumulativo e de 
ascendência íngreme, isto é, de baixo para cima e 
sempre mais para cima e não o inverso, sem, 

entretanto, poder afirmar que o estágio sempre 
mais superior seja, necessária e realmente, 
superior (Pommier, 2013, p. 128). Afirma-se, por 
conseguinte: 

O ritmo de consumo, desperdício e alteração 
do meio ambiente superou de tal maneira as 
possibilidades do planeta, que o estilo de vida 
atual – por ser insustentável – só pode 
desembocar em catástrofes, como, aliás, já 
está a acontecer periodicamente em várias 
regiões. A atenuação dos efeitos do 
desequilíbrio atual depende do que fizermos 
agora, sobretudo se pensarmos na 
responsabilidade que nos atribuirão aqueles 
que deverão suportar as piores consequências. 
(LS, n. 161, p. 99). 

Eis, pois, o grande desafio a ser enfrentado por 
toda a humanidade, já que a mesma não pode 
simplesmente ignorar os problemas e os desafios 
que estofam-na e ameaçam-na. Sim, a 
humanidade toda, ou seja, trocando em miúdos, 
cada ser humano tem a responsabilidade de 
assumir o cuidado da casa comum, mitigando, 
tanto quanto possível, de acordo com o seu 
respectivo grau de competência e 
responsabilidade, as ameaças e perigos que 
assolam a vida da humanidade e de todos os seres 
vivos no planeta. Urge alargar o horizonte das 
nossas preocupações, tanto para as gerações 
futuras, como também para as gerações presentes, 
especialmente, para os pobres que são excluídos 
do desenvolvimento.  “Não percamos tempo a 
imaginar os pobres do futuro; é suficiente que 
recordemos os pobres de hoje, que poucos anos 
têm para viver nesta terra e não podem continuar 
a esperar.” (LS, n. 162, p. 99). 

IV.​ CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Que a técnica, fruto direto da ciência e das suas 
aplicações, penetrou e transformou radicalmente 
o mundo em todos os seus aspectos é um fato 
facilmente constatável. E isso deve se constituir 
em objeto de especial consideração para ser 
possível uma apreciação justa de seu valor. O ser 
humano é guiado, na sua ação, pela razão, 
mediante a qual lhe possibilita conhecer os fins e 
os meios que a eles conduzem. Por meio da razão, 

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals Press Volume 25 | Issue 9 | Compilation 1.0 69



ao ser humano é possível conhecer os meios que 
possibilitam o fim desejado e, também, modificar 
a ação, se necessário, segundo as necessidades e 
as circunstâncias. Nesse sentido, ainda que se 
possa afirmar que o progresso da ciência e da 
tecnologia precisa estar em congruência com o 
progresso e a promoção do ser humano integral, 
fomentando, por conseguinte, um olhar 
globalizante e uma consciência crítica, a fim de 
perceber os bens proporcionados, tanto pela 
ciência, como também pela tecnologia, faz-se 
urgente, por outro lado, e, simultaneamente, 
aguçar, também, a consciência e o olhar críticos 
diante das possíveis ameaças e riscos, 
eventualmente, ocasionados pela ambição 
humana desmedida. “Se o ser humano se declara 
autônomo da realidade e se constitui dominador 
absoluto, desmorona-se a própria base da sua 
existência (...).” (LS, n. 117, p. 74). 

À luz do cenário que se vislumbra, cabe traçar 
alguns elementos imprescindíveis à educação no 
processo da educação à cidadania planetária. De 
início, chama-se a atenção para o aspecto de que a 
educação não se dá de uma vez por todas, ou seja, 
não é um momento determinado e isolado da vida 
em sua totalidade. É um processo complexo, 
especialmente, nos tempos difíceis e de muitas 
incertezas como o que hoje vivenciamos. É o 
processo fascinante, sedutor e provocador de 
ensinar e aprender a pensar, a pesquisar, a 
dialogar, a viver, a conviver e a responsabilizar-se. 
A responsabilidade é valor intransferível de e para 
cada ser humano. “A educação tem, portanto, um 
fim determinado como conteúdo: a autonomia do 
indivíduo, que abrange essencialmente a 
capacidade de responsabilizar-se.” (Jonas, 2006, 
p. 189). A educação, por conseguinte, quando 
vista como processo permanente de formação, 
coloca o ser humano em processo contínuo de 
gênese para a humanidade livre e responsável.  

Acena-se, também, e chama-se a atenção para a 
responsabilidade e para o compromisso inadiável 
de cada um com o esclarecimento, a formação e a 
prática cidadã. Cidadania é o conjunto de direitos 
e obrigações que cada cidadão tem, enquanto 
presença no mundo, presença com os outros e 
presença para si, por um lado, com a sociedade na 
qual vive, com o Estado, e, por outro lado, com a 

sobrevivência e a continuidade da vida de todo 
Planeta. Nesse sentido, deve-se assumir com 
responsabilidade o compromisso de uma 
educação para a cidadania que não seja só local, 
mas universal, capaz de vencer as barreiras do 
“localismo provinciano” (Cortina, 2005, p. 193). É 
preciso aprender que nada do que acontece pode 
ser alheio e indiferente a alguém. Essa tarefa é 
responsabilidade de cada um, e, portanto, de 
todos, porque ninguém pode realizar essa tarefa 
no lugar de outrem. Sendo assim, as instituições 
de ensino nessa perspectiva cidadã têm uma 
função imprescindível. Cabe-lhes, entre outras 
funções, serem formadoras da inteligência, 
dispensadoras da cultura, darem a cada ser 
humano os saberes e os conceitos que lhe 
permitam chegar a uma palavra responsável, a um 
discurso coerente, e a uma reflexão livre e aberta, 
já que educar é educar para a liberdade, em 
última análise. Afirma-se, por conseguinte, ser 
essa tarefa inadiável e imprescindível a cada 
cidadão, em particular, mas também de todos, em 
conjunto, e das diversas instituições existentes, 
especialmente, as educacionais, uma vez que, 
segundo Jonas: “Guardar intacto tal patrimônio 
contra os perigos do tempo e contra a própria 
ação dos homens não é um fim utópico, mas 
tampouco se trata de um fim tão humilde. 
Trata-se de assumir a responsabilidade pelo 
futuro do homem.” (Jonas, 2006, p. 353).  

Exige-se, pois, uma nova ética fundamentada na 
responsabilidade solidária em relação ao presente 
e ao futuro e no temor e respeito à casa de todos 
os seres vivos. “O ponto decisivo do debate sobre 
ética ambiental é certamente a crítica do 
antropocentrismo.” (Farias, 2014, p. 620: grifos 
do autor). Em nenhuma outra época houve 
consciência da responsabilidade planetária pelo 
futuro da humanidade e dos demais tipos de vida 
como a atual. Não se pode mais praticar a 
abstinência em questões de ética. Não é mais 
possível sobreviver sem uma ética solidária 
planetária na civilização tecnológica. A ética 
planetária exorta à sobrevivência, insistindo na 
imperiosa necessidade da mudança de 
comportamentos e atitudes. “O desafio do 
paradigma ecológico é grandioso e não irá se 
contentar com soluções paliativas ou reformistas 

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals PressVolume 25 | Issue 9 | Compilation 1.070



do modelo vigente. Ele exige o mergulho nas 
disposições mais profundas que sustentam nossa 
posição no mundo e nossa história.” (Farias, 2014, 
p. 620). Assim sendo, para finalizar, estas 
considerações, que não conclusivas, mas, apenas e 
quanto muito, alusivas à eminente e iminente 
tarefa de todo gênero humano, faz-se alusão, uma 
vez mais, às sábias palavras do Papa Francisco, 
acerca do desafio educativo que se apresenta nos 
tempos hodiernos: 

A consciência da gravidade da crise cultural e 
ecológica precisa traduzir-se em novos 
hábitos. Muitos estão cientes de que não basta 
o progresso atual e a mera acumulação de 
objetos ou prazeres para dar sentido e alegria 
ao coração humano, mas não se sentem 
capazes de renunciar àquilo que o mercado 
lhes oferece. Nos países que deveriam realizar 
as maiores mudanças os hábitos de consumo, 
os jovens têm uma nova sensibilidade 
ecológica e um espírito generoso, e alguns 
deles lutam admiravelmente pela defesa do 
meio ambiente, mas crescerem num contexto 
de altíssimo consumo e bem-estar que torna 
difícil a maturação de novos hábitos. Por isso, 
estamos diante de um desafio educativo. (LS, 
n. 209, p. 122). 

REFERÊNCIAS 

1.​ CAMPOS, André Santo. Teorias da justiça 
intergeracional. In: SILVA, Jorge Pereira da; 
RIBEIRO, Gonçalo de Almeida (Coords.). 
Justiça entre gerações. Perspectivas 
interdisciplinares. Lisboa: Universidade 
Católica Editora, 2017, pp. 41-69. 

2.​ CORTINA, Adela. Cidadãos do mundo: para 
uma teoria da cidadania. São Paulo: Loyola, 
2005. 

3.​ FARIAS, André Brayner. Ética para o meio 
ambiente. In: TORRES, João Carlos Brum 
(Org.). Manual de ética. Questões de ética 
teórica e aplicada. Petrópolis: Vozes; Caxias 
do Sul: Educs, Rio de Janeiro: BNDES, 2014, 
pp. 604-623. 

4.​ GALIMBERTI, U. Psiche e techne: o homem 
na idade da técnica. São Paulo: Paulus, 2006. 

5.​ GIACOIA JUNIOR, Oswaldo. Ética e política. 
In: MOSÉ, Viviane; LA ROCQUE, Eduarda; 

BARROS FILHO, Clóvis; GIACOIA JUNIOR, 
Oswaldo. Política. Nós também sabemos 
fazer. Petrópolis: Vozes, 2018, pp. 139-179. 

6.​ GIACOIA JUNIOR, Oswaldo. Hans Jonas: o 
princípio responsabilidade. Ensaio de uma 
ética para a civilização tecnológica. In: 
OLIVEIRA, M. A. de, (Org.). Correntes 

fundamentais da ética contemporânea. 
Petrópolis: Vozes, 2000, pp.193-206. 

7.​ GUARDINI, Romano. O fim da idade 

moderna. Lisboa: Edições 70, 2000. 
8.​ HANDL, Günther. Declaration of the United 

Nations Conference on the Human 
Environment (Stockholm Declaration), 1972 
abd the Rio Declaration on Environment and 
Development, 1992. United Nations 

Audiovisual Library of International Law, 
2013. https://legal.un.org/avl/ha/dunche/du 
nche.html Acesso: 02/05/2025. 

9.​ JONAS, Hans. O princípio responsabilidade: 
ensaio de uma ética para uma civilização 
tecnológica. Rio de Janeiro: PUC Rio, 2006. 

10.​JONAS, Hans. Técnica, medicina e ética. 
Sobre a prática do princípio responsabilidade. 
São Paulo: Paulus, 2013. 

11.​ KANT, Immanuel. Fundamentação da 

metafísica dos costumes. São Paulo: Abril 
Cultural, 1980. 

12.​ KÖCHE, José Carlos; VEIGA, Itamar Soares. 
In: TORRES, João Carlos Brum (Org.). 
Manual de ética. Questões de ética teórica e 
aplicada. Petrópolis: Vozes; Caxias do Sul: 
Educs, Rio de Janeiro: BNDES, 2014, pp. 
510-531. 

13.​ NODARI, Paulo César. Casa comum ou 

globalização da indiferença? Ensaios sobre 
ecologia integral, fraternidade, política e paz. 
São Paulo: Paulus, 2022. 

14.​ NODARI, Paulo César. Fraternidade e 

amizade social. Uma introdução à leitura da 
Encíclica Fratelli Tutti do Papa Francisco. São 
Paulo: Paulinas, 2022. 

15.​ NODARI, Paulo César. Sobre ética: 
Aristóteles, Kant, Levinas e Jonas. 2ª edição 
atualizada e ampliada. Caxias do Sul: Educs, 
2016. 

16.​NODARI, Paulo César; MEZZOMO, Cacilda 
Jandira Corrêa. Temor e responsabilidade em 

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals Press Volume 25 | Issue 9 | Compilation 1.0 71



Hans Jonas. Griot: Revista de Filosofia, V. 24, 
N. 3, 2024, pp. 212-225. 

17.​ OLIVEIRA, Jelson. Da magnitude e 
ambivalência à necessária humanização da 
tecnociência segundo Hans Jonas. Cadernos 

IHU Ideias, v. 176, 2012. 
18.​OLIVEIRA, Jelson. Moeda sem efígie. A 

crítica de Hans Jonas à ilusão do progresso. 
Curitiba: Kotter Editorial, 2023. 

19.​OLIVEIRA, Jelson. Vida. In: OLIVEIRA, 
Jelson; MORETTO, Geovani; SGANZERLA, 
Anor. Vida, técnica e responsabilidade. Três 
ensaios sobre a filosofia de Hans Jonas. São 
Paulo: Paulus, 2015, pp. 15-74. 

20.​OST, François. A natureza à margem da lei. A 
ecologia à prova do direito. Lisboa: Instituto 
Piaget, 1997.  

21.​ PAPA FRANCISCO. Carta Encíclica do Sumo 

Pontífice: Laudato Si’. Louvado sejas. Sobre o 
cuidado da casa comum. São Paulo: Paulus; 
Loyola, 2015. 

22.​POMMIER, Eric. Jonas. Paris: Les Belles 
Lettres, 2013. 

23.​RAWLS, John. Uma teoria da justiça. São 
Paulo: Martins Fontes, 2000. 

24.​SARTOR, Vicente Volnei de Bona. Justiça 

intergeracional e meio ambiente. 
Florianópolis: Ed. Do Autor, 2002. 

25.​SGANZERLA, Anor. O sujeito ético em Hans 
Jonas: os fundamentos de uma ética para a 
civilização tecnológica. In: SANTOS, Robinson 
dos; OLIVEIRA, Jelson; ZANCANARO, 
Lourenço (Orgs.). Ética para a civilização 

tecnológica: em diálogo com Hans Jonas. São 
Paulo: São Camilo, 2011, pp. 115-128. 

26.​SGANZERLA, Anor. Jonas: o homem como 
ser-na-natureza. In: SGANZERLA, Anor; 
VALVERDE, Antonio José Romera; 
FALABRETTI, Ericson. Natureza humana em 

movimento. São Paulo: Paulus, 2012, pp. 
322-341. 

27.​SGANZERLA, Anor. Responsabilidade. In: 
OLIVEIRA, Jelson; MORETTO, Geovani; 
SGANZERLA, Anor. Vida, técnica e 

responsabilidade. Três ensaios sobre a 
filosofia de Hans Jonas. São Paulo: Paulus, 
2015, pp. 125-192. 

28.​SÍVERES, Luiz; NODARI, Paulo César (Orgs.) 
Dicionário de cultura de paz. V. 1. Curitiba: 
CRV, 2021. 

29.​SÍVERES, Luiz; NODARI, Paulo César (Orgs.) 
Dicionário de cultura de paz. V. 2. Curitiba: 
CRV, 2021. 

30.​SOUZA, Grégori de; OLIVEIRA, Jelson; 
BUGALSKI, Miguel; VASCONCELOS, Thiago 
(Orgs.). Uma tarefa comum. Hans Jonas e o 
Papa Francisco em diálogo sobre a 
responsabilidade. Curitiba: CRV, 2023. 

31.​ TAMAYO, Juan José. A ecologia como lugar 
de encontro no diálogo inter-religioso. SUSIN, 
Luiz Carlos; SANTOS, Joe Marçal dos (Orgs.). 
Nosso planeta, nossa vida. Ecologia e 
teologia. São Paulo: Paulinas, 2011, pp. 
111-123. 

32.​WEISS, Edith Brown. Um mundo justo para 

las futuras generaciones. Derecho 
Internacional, patrimônio común y equidade 
intergeneracional. Tokio; New York; Paris: 
United Nations University Press; Madrid; 
Barcelona; México: Ediciones Mundi-Prensa, 
1999. 

Ethics of Responsibility and Intergenerational Justice

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals PressVolume 25 | Issue 9 | Compilation 1.072


