Scan to know paper details and
author's profile

The Culturalization of the Linguistic Sign:
Foundation of the Transmission of Culture
through Language

Dr. Adjibodou Ismaél Adediran

Universite dAbomey-Calavi (Béenin)

ABSTRACT

This research explores the character of the linguistic sign that predisposes the language to spread
culture. Every language conveys a culture of which it is both producer and product (Porcher, 1995).
Language is therefore a carrier of culture. Starting from this evidence, a logical problem arises: for
language, as a system of signs, to effectively be the vehicle of culture, the signs that compose it must
have a character that predisposes them to this function. However, according to one of the foundations
of modern linguistics, the linguistic sign is arbitrary (Saussure, 1916). In addition, none of its other
known characters is linked to its capacity to convey culture. It is therefore possible to define a new
character to express this general principle. This character, relating to the tendency of the linguistic sign
to make the language cultural, will be called "culturalization of the linguistic sign". This character could
be dichotomous and also applicable to non-linguistic signs. To conduct this research, we used
non-probability sampling by purposive choice and collected data using two interview guides from 35
resource persons.

Keywords: language, culture, linguistic sign, culturalization.
Classification: LCC Code: P120.C8

Language: English

LJP Copyright ID: 573354

Great Britain Print ISSN: 2515-5784
Online ISSN: 2515-5792

J Journals Press

London Journal of Research in Humanities & Social Science

Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0 49

© 2025. Dr. Adjibodou Ismaél Adédiran. This is a research/review paper, distributed under the terms of the Creative Commons
Attribution-Noncom-mercial 4.0 Unported License http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/), permitting all noncommercial
use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly cited.






The Culturalization of the Linguistic Sign:
Foundation of the Transmission of Culture
through Language

La Culturalisation du Signe Linguistique : Fondement de la Transmission de la Culture par
la Langue

Dr. Adjibodou Ismaél Adédiran

ABSTRACT

This research explores the character of the
linguistic sign that predisposes the language to
spread culture. Every language conveys a
culture of which it is both producer and product
(Porcher, 1995). Language is therefore a carrier
of culture. Starting from this evidence, a logical
problem arises: for language, as a system of
signs, to effectively be the vehicle of culture, the
signs that compose it must have a character that
predisposes them to this function. However,
according to one of the foundations of modern
linguistics, the linguistic sign 1is arbitrary
(Saussure, 1916). In addition, none of its other
known characters is linked to its capacity to
convey culture. It is therefore possible to define a
new character to express this general principle.
This character, relating to the tendency of the
linguistic sign to make the language cultural,
will be called "culturalization of the linguistic
sign". This character could be dichotomous and
also applicable to non-linguistic signs. To
conduct this research, we used non-probability
sampling by purposive choice and collected data
using two interview guides from 35 resource
persons. The data, collected mainly in three
languages or dialects (french, gungbe, fongbe),
enriched by online information and analyzed by
the content analysis method according to the
"box" procedure (Bardin, 1991), show that the
culturalization of the linguistic sign is a general
principle applicable to all languages. The study
made it possible to conceptualize the
"culturalization of the linguistic sign", to describe
its dimensions and bases, and to demonstrate

(© 2025 Great Britain Journals Press

that this characteristic predisposes the language
to the transmission of culture.

Keywords. language, culture, linguistic sign,

culturalization.

Author; Université d’Abomey-Calavi (Bénin).

RESUME

Cette recherche explore le caractere du signe
linguistique qui prédispose la langue a diffuser la
culture. Toute langue véhicule une culture dont
elle est a la fois productrice et produit (Porcher,
1995). La langue est donc porteuse de culture.
Partant de cette évidence, un probléme logique se
pose : pour que la langue, en tant que systéme de
signes, soit effectivement le véhicule de la
culture, il faut que les signes qui la composent
possédent un caractere qui les prédispose a cette
fonction. Or, selon un des fondements de la
linguistique moderne, le signe linguistique est
arbitraire (Saussure, 1916). De plus, aucun de ses
autres caracteres connus n’est lié a sa capacité a
véhiculer la culture. Il est donc possible de définir
un nouveau caractere pour exprimer ce principe
général. Ce caractere, relatif a la tendance du
signe linguistique a rendre la langue culturelle,
sera nommé  «culturalisation du signe
linguistique». Ce caractére pourrait étre
dichotomique et applicable également aux signes
non linguistiques. Pour mener cette recherche,
nous avons utilis¢é un échantillonnage non
probabiliste par choix raisonné et collecté des
données a laide de deux guides d’entretien
aupres de 35 personnes-ressources. Les données,
recueillies principalement dans trois langues ou
parlers (francais, gungbe, fongbé), enrichies par

London Journal of Research in Humanities & Social Science

Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0



London Journal of Research in Humanities & Social Science

des informations en ligne et analysées par la
méthode de lanalyse de contenu selon la
procédure par « boite » (Bardin, 1991), montrent
que la culturalisation du signe linguistique est un
principe général applicable a toutes les langues.
Létude a permis de conceptualiser la «
culturalisation du signe linguistique », de décrire
ses dimensions et ses bases, et de démontrer que
ce caractere prédispose la langue a la
transmission de la culture.

Mots cles: langue, culture, signe linguistique,
culturalisation.

| INTRODUCTION

La motivation et I'arbitraire constituent I'essentiel
de l'enjeu d'un débat plus que millénaire.
Commencé depuis le débat du Cratyle’ (thései vs.
phusei), ce débat a longtemps animé la réflexion
sur la nature du signe linguistique. La motivation
est, selon le Dictionnaire de linguistique de
Dubois et al (1973), « I'ensemble des facteurs
conscients ou semi conscients qui conduisent un
individu ou un groupe a avoir un comportement
déterminé dans le domaine linguistique ». En
d’autres termes, c’est la relation de nécessité
quun locuteur met entre un mot et son signifié
(contenu) ou entre un mot et un autre signe
(Dictionnaire  de  linguistique,  Larousse).
L’arbitraire se démarque de la motivation parce
qu’il implique, en termes simples, que la forme du
mot n’a aucun rapport naturel avec son sens
(Martinet, 1960) c’est-a-dire qu’il n’y a aucun lien
de nécessité entre le signifiant et le signifié du
mot. Pour justifier que les signes ne sont pas
arbitraires, les partisans de la motivation ont
recours aux formations constructionnelles (cas de
mots complexes), iconiques ou mimétiques
(correspondance partielle, ressemblance ou
similarité entre la forme et ce qu'elle représente).
Cependant: i) il existe un nombre limité de
phonémes ou de graphémes qui servent a la

! Au IVe siecle avant J.-C., dans le Cratyle, Platon (v. 428-347
av. J.-C.) expose les deux theses opposées en présence sur la
nature des mots. Cest au niveau de ces théses que se situe
Pessentiel de I'enjeu d’'un débat qui a longtemps animé la
réflexion sur le signe linguistique. Et depuis, les analyses sur
la nature du signe linguistique n'ont pas cessé et ont abouti a
différentes conceptions.

construction d’une infinité de sens possibles ; ii)
on peut employer le méme signifiant pour
désigner des signifiés différents (cas des
homonymes); iii) un méme signifiant est nommé
par des signifiés différents dans chaque langue ;
iv) les onomatopées authentiques (celles du type
glou-glou, tic-tac, etc.) sont peu nombreuses et
leur choix est déja en quelque mesure arbitraire,
puisqu'elles ne sont que I'imitation approximative
et déja a demi conventionnelle de certains bruits
(Saussure, 1916). Voila autant d’arguments sur
lesquels repose I'arbitraire du signe linguistique.
Ces arguments ne sont pas unanimement
partagés. Ainsi, pour Saffi (2005), I'abstraction
caractéristique du langage est plutot « analogique
» et non pas « arbitraire ». Pour Bayachou et al.
(2009-2010), il n’y a pas de langue ou tout serait
arbitraire (immotivé) comme il n'y a pas de
langue tout a fait motivée, le lexique est entre la
motivation et l'arbitraire. Launay (2003)
considére qu’il y a arbitrarité hors systeme du
signe et motivation du signe dans le systeme et
parlent avec force de « dogme de l'arbitraire du
signe et ses possibles motivations idéologiques ».
Par conséquent, le débat sur la nature du signe,
qui parait clos avec la linguistique moderne, est
loin d'étre terminé.

En effet, bien que le caractére arbitraire du signe
linguistique, I'un des piliers de la linguistique
moderne, ait perduré, il est également évident,
comme le souligne la littérature scientifique, que
la langue, en tant que systéme de signes codifiés
permettant a une communauté de s’exprimer et
de communiquer, transmet le patrimoine
culturel. Toute langue véhicule avec elle une
culture dont elle est a la fois la productrice et le
produit (Porcher, 1995). La langue est porteuse de
culture et en constitue I'expression verbale.
Partant de cette évidence, un probléeme logique se
pose : pour que la langue qui est un systeme de
signes linguistiques véhicule effectivement la
culture, il faudrait au préalable que les signes qui
constituent ce systéme possedent un caractere qui
prédispose 'ensemble dont ils ne sont que des
éléments constitutifs a cela. Or, le signe
linguistique est, selon I'un des fondements de la
linguistique moderne, arbitraire. Par ailleurs,
aucun des caracteres du signe linguistique connus

The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0

© 2025 Great Britain Journals Press



jusqu’a présent n'est lié a sa capacité a
transmettre la culture. II est donc possible
d’établir un caractere du signe linguistique qui
pourra servir a exprimer et expliquer ce principe
général. Le caractéere a définir pourrait émerger
lors de la construction du signe linguistique et
étre également pertinent et applicable au signe
non linguistique. En effet, les recherches sur le
signe linguistique sont la principale source
d’inspiration et d’alimentation des réflexions sur
le signe non linguistique. En d’autres termes, le
caractere a établir pourrait étre, de facon
générale, convenable et applicable a tout ce qui
est signe au sens sémiologique du terme. Et
comme ce caractere est relatif a la capacité du
signe linguistique a rendre culturelle la langue,
nous le nommerons « culturalisation du signe
linguistique ». Ce caractere pourrait étre, comme
I'habitude semble linstaurer en linguistique,
dichotomique.

En résumé, la transmission de la culture par la
langue, malgré ses éléments constitutifs
arbitraires (signes linguistiques selon Saussure,
1916), pose un probleme logique. Cela conduit a
se demander, comme Launay (2003), comment
les linguistes peuvent encore trouver matiere a
discussion sur le signe linguistique et quelle
cohérence ils peuvent y chercher, une fois admis
son caractere arbitraire. La présente recherche se
propose donc d’explorer le caractére du signe
linguistique prédisposant la langue a la
transmission de la culture (la culturalisation du
signe linguistique). Eu égard a ces prémisses, il
devient opportun de se poser la question suivante
par quel caractére du signe linguistique la
langue parvient-elle a la transmission de la
culture ? La réponse a cette préoccupation
constitue l'orientation de la présente étude.

1.1 Cadre Théorique

L’exploration du caractere du signe linguistique
qui prédispose la langue a la transmission de la
culture nécessite la définition du concept de
signe, la présentation de ses formes, simple et
complexe, et un éclairage sur la signification et le
sens qui lui sont étroitement liés. Ensuite, des
théories sur la culture sont passées en revue et
une approche théorique de cette notion est

proposée. Dans une autre section, les limites du
cadre théorique sont explicitées. Enfin, la
synthése de la démarche vient clore ce chapitre.

1.1.1 Le Signe Linguistique, Ses Différentes Formes
et sa Signification

1.1.1.1 Le Signe Linguistique

Selon Saussure (1916), le signe est une unité
complexe constituée de deux éléments : le
signifiant et le signifié. Ces deux éléments sont
étroitement liés : un signifiant existe parce qu’il
correspond a un signifié et vice versa. Pour
Hjelmslev (1943), un signe n’est pas simplement
une chose qui en remplace une autre. Il s’agit
d’'une fonction définie par la relation réciproque
entre l'expression et le contenu. La fonction,
appelée sémiotique, n’apparait que lorsquune
regle établit cette relation. L’expression et le
contenu sont souvent assimilés respectivement au
signifiant et au signifié de Saussure. La relation ®
qui s’établit entre eux correspond a ce que
Saussure appelle signification et peut étre
représentée ainsi : ERC.

A premiére vue donc, la notion de fonction
sémiotique ne parait pas trop différente de celle
du signe tel que la formule Saussure (1916).
Cependant, la définition que Hjelmslev donne du
signe met en lumiere le fait que le signe est une
entité a deux faces comme le disait Saussure
(1916) et accentue la dépendance réciproque de
Iexpression et du contenu. Mais si Saussure
(1916) parlait d’'une substance sonore et d’'une
pensée que le langage organise en formes
(signifiant/signifié), il restait relativement évasif
sur le statut du signifié. Selon Hjelmslev (1943),
le langage structure deux types de continuums
distincts : celui de l'expression et celui du
contenu. En attribuant une forme a chacun, il les
transforme en systémes structurés. Ainsi, les
substances (c’est-a-dire une séquence de sons
significatifs et leur référence contextuelle) ne
peuvent étre produites et reconnues qu’en
relation avec une forme. Cela aboutit a une
combinaison de quatre classes distinctes:

e La substance de IDexpression: cest la
substance communicante, la matiére a I’état
brut, la matiére non fonctionnelle et non

The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

© 2025 Great Britain Journals Press

London Journal of Research in Humanities & Social Science

Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0



London Journal of Research in Humanities & Social Science

articulée, telle qu’elle apparait en dehors de
toute organisation signifiante; on évoque par
exemple les sons concrets ou phonémes
utilisés dans la communication dans le cas du
langage verbal,;

e La forme de l'expression: c’est la structure ou
lorganisation des éléments sonores ou
signifiants selon les regles et les conventions
(paradigmatiques et syntaxiques) du systéme;
la valeur que prend ou qu’acquiert la matiere
utilisée quand elle rentre dans le systéme?;

e La substance du contenu: c’est les concepts ou
significations spécifiques véhiculés par les
sons, le référent en tant que matiere
universelle dont 'existence est absolue ;

e La forme du contenu: c’est la structure ou
l'organisation des concepts ou significations,
I'ensemble des valeurs que prend le référent
dans un systeme donné (individu, groupe
d’individus, société, milieu, environnement).

Ces classes permettent de comprendre comment
le langage transforme des éléments bruts en
systemes structurés et significatifs. La notion de
fonction sémiotique a redéfini la présentation du

signe, élargissant ainsi la  conception
saussurienne et permettant une meilleure
compréhension du signe, notamment non

linguistique. En effet, si selon Morris (1938) tout
peut devenir signe a condition d’étre interprété
comme tel par un interprete, alors tout objet peut
étre considéré comme une expression des lors
qu’il participe a une fonction sémiotique. La
conception hjelmslevienne du signe est donc plus
adaptée a cette recherche, qui considere que le
signe linguistique peut, dans un processus
sémiotique, résulter: i) de la traduction ou du
transfert dans une langue des caractéristiques,
propriétés fondamentales et traits distinctifs
notés par un groupe socio-ethnique chez 'objet
nommeé ; ii) d’'une image issue de I'imaginaire
collectif, des pratiques sociales, des rituels, des
connaissances sur la nature et l'univers, du
systeme de valeurs, des savoir-faire artisanaux, et
de l'environnement des locuteurs. En d’autres

2 Un systeme (il s’agit ici de systéme de signes) est un
ensemble d’éléments reliés les uns aux autres de telle sorte
que la modification de I'existence et de la valeur d’un élément
donné affecte l'existence et la valeur de tous les autres
éléments.

termes, les caractéristiques, = propriétés
fondamentales et traits distinctifs d’un objet, ainsi
que les représentations du monde extérieur ou
d’un systéme de valeurs, peuvent intervenir dans
la production d’un signe linguistique. L’utilisation
de ces propriétés et représentations a pour
fonction sémiotique de les manipuler et combiner
pour faire émerger des significations, et d’évoquer
le perceptible, le concret et le connu® pour
suggérer ou restituer la réalité. Cela permet de
créer une image mentale porteuse d’'une valeur
systémique propre a une culture, transmise a
travers le signe linguistique. Les exemples
suivants illustrent cette conception du signe, qui
s’appuie sur celle de Hjelmslev.

Exemple 1: akpan.

Signification: sorte de yaourt végétal et local du
Bénin fait a base de mais ou de sorgho.

Origine: akpan dérive, par phénomene de
nominalisation spécifique au gungbe, de « é kpan
» qui signifie littéralement « cela s’est mélangé /
coagulé ». Cette phrase a été prononcée par la
Porto-Novienne qui a été a 'origine de la création
de ce yaourt végétal et local du Bénin quand elle a
raté la cuisson de l'akassa* qu’elle préparait en
réalité. Ainsi, au lieu d’avoir l'akassa sous sa
forme complétement cuite, elle a eu un mélange
mi-cuit. Ne voulant pas faire du gaspillage, elle a
transformé le produit obtenu en une boisson en y
ajoutant du sucre et du lait. Akpdn, le yaourt
local, si tant apprécié est ainsi créé.

Exemple 2: chimere.

Signification: réve, utopie, idée irréaliste, vaine
imagination.

Origine: la chimeére, qui vivait en Lycie, était un
animal fabuleux avec un corps de chévre, une téte
de lion et une queue de dragon. Elle crachait des
flammes et dévorait sans pitié hommes et
troupeaux.

A partir des exemples précédents, I'on constate
que la signification de l'objet ou de la chose
nommé (matiére) émane de ses propriétés, de ses

3 11 s’agit de quelque chose qui est connu dans une société, un
groupe social, une culture et non de quelque chose qui est
nécessairement connu par un individu, une personne.

4 Pate locale préparée a base de 'amidon de mais.

The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0

© 2025 Great Britain Journals Press



caractéristiques auxquelles un groupe socio-
ethnique a été sensible, des représentations qu’un
groupe socio-ethnique en fait ou d'un fait connu,
subtilement évoqué par un groupe
socio-ethnique, pour faire naitre par différents
procédés  (métaphore, analogie, addition,
associations, etc.) une image mentale porteuse
d’'une valeur propre a une culture donnée et
transmise a travers le signe linguistique
correspondant.

L’approche du signe dans la présente étude étant
clarifiée et illustrée par des exemples, il est aussi
important de faire part des différentes formes de
signe qui s’en dégagent et qui, certainement,
participent de la complexité de I'unité du signe
reconnue par Saussure (1916).

Formes du

1112 Les Differentes

Linguistique

Signe

Bien que lutilisation du signe linguistique ne
pose généralement pas de difficulté, il est souvent

Weémeghbe

Francais Gungbe

difficile de trouver une unité ou un élément de la
langue qui en constitue le point de départ. En
effet, depuis Platon (v. 428-347 av. J.-C), le signe
linguistique est couramment confondu avec le
mot. Cependant, il est facile de constater que
certaines langues possedent des mots pour des
notions ou des objets qui, dans d’autres langues,
sont exprimés par plusieurs mots, et vice-versa.
Cette situation est courante car il n’existe pas de
transcendance idéale permettant de transférer
intégralement les idées et la richesse d'une langue
a une autre, en raison du non-isomorphisme
grammatical, sémantique et stylistique. Cela est
particulierement vrai lorsque les langues en
question sont structurellement et
sociologiquement éloignées. De plus, lors de la
création dun signe linguistique a partir de la
traduction ou du transfert dune image
linguistique issue d’une vision du monde ou de
I'imaginaire collectif, il arrive que le concept ou
I'idée a traduire soit matérialisé par plusieurs
mots fixes, formant ainsi un signe. Les exemples
suivants illustrent ces réalités linguistiques.

Signification

Espece de mimosa dont les feuilles ont la

London Journal of Research in Humanities & Social Science

s Asttowejabo [ Axo siboasd | particularité de se rétracter et de se replier les
Sensitive < 4 1.5 .6 , ,
asa dé do unes contre les autres sous l'effet d'un contact ou
d'une stimulation extérieure
Canne a s 2 c s .
sucre Leké Leké Graminée a tige haute dont est extrait un sucre

5 Asii towe ja bo asG dé Mari / celui de toi / venir / rabattre / entrejambe / Ton mari vient, rabats I’entrejambe
® Axo~ si bo asd d6 Reine / rabattre / entrejambe / Reine, rabats 'entrejambe

The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

© 2025 Great Britain Journals Press

Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0



London Journal of Research in Humanities & Social Science

A partir des nombreux exemples similaires que
l'on peut observer d'une langue a une autre, il
n’est pas judicieux de réduire le signe linguistique
a un seul mot. Le signe linguistique n’a pas de
dimension concrete et bien délimitée. Il peut
coincider avec un mot unique, dépasser les limites
d’'un ou deux mots, voire s’étendre a plusieurs.
Cette conception du signe linguistique est mieux
comprise a travers le mot composé, la locution ou
Iexpression, notamment idiomatique. En effet,
ces derniers, qui s’étendent sur plusieurs unités
lexicales ou morphologiques, portent chacun une
signification globale, et non par chacune des
unités qui les composent. Ils fonctionnent alors
comme des formes globales indivisibles, tout
comme un mot unique. Cest pourquoi ils sont
parfois utilisés comme entrées ou sous-entrées
dans les dictionnaires. Quelle que soit leur
dimension, le mot composé, la locution et
I’expression idiomatique fonctionnent comme des
signes linguistiques, associant un concept, une
représentation mentale (signifié) et une image
acoustique (signifiant) [Saussure (1916)], ainsi
qu’une relation réciproque entre I'expression et le
contenu [Hjelmslev (1943).

En partant du constat que le signe linguistique
peut coincider avec une unité lexicale ou
morphologique, mais qu’il peut parfois dépasser
ces limites pour s’étendre a plusieurs unités,
convenons qu’une unité mono-lexicale ou mono-
morphologique porteuse dune signification est
un signe linguistique simple. En revanche, une

unité polylexicale ou poly- morphologique
porteuse d'une signification est un signe
linguistique complexe, exemple des mots

composés, des locutions et des expressions,
notamment idiomatiques.

Exemples de signe linguistique simple:
machiavélique, [légba, narcissisme, gbagbad,
gecko, sun, cocorico, agasd, draconien, vodun,
Exemples de signe linguistique complexe: langue
maternelle, complexe d’Edipe, fil d’Ariane,
franchir le Rubicon, tuer la poule aux ceufs d'or,
axo> si bo asa dé.

En résumé, la conception du signe dans cette
étude s’inscrit dans celle de Hjelmslev, qui associe
le référent ou la matiere a la valeur acquise dans

un systeme donné. Les formes simples et
complexes du signe linguistique sont définies a
partir de cette conception. La relation entre
Pexpression (signifiant) et le contenu (signifié)
chez Hjelmslev correspond a ce que Saussure
appelle signification. Saussure définit la
signification comme une valeur résultant du
fonctionnement des langues en tant que systéme
(Rastier, 1999). Une clarification conceptuelle de
la signification, terme plus courant dans le
contexte des langues, est donc nécessaire pour
rendre I'étude plus accessible. Cette clarification
s’étendra également au concept de sens auquel la
signification est étroitement liée.

1.1.1.3 La Signification du Signe

Il est difficile de trouver un terrain d’entente sur
la question de la signification et une recherche sur
la définition de sens donnerait probablement des
résultats similaires (Vaxelaire, 2008). La relation
entre ces deux termes est également
problématique (Vaxelaire, 2008); il existe une
barriére insurmontable entre eux (Shvejcer,
1988). Malgré la difficulté a trouver une
définition qui fait 'unanimité, la signification est
généralement désignée comme une forme stable,
indépendante des contextes, alors que le sens
varie selon les contextes (Vaxelaire, 2008). Fort
de cela, Rastier (1999) remontant a Dumarsais
(1988) affirme:

Convenons que la signification est une
propriété assignée aux signes et le sens une
propriété des textes (...). Un signe, du moins
quand il est isolé, n’a pas de sens, et un texte
na pas de signification. La signification
résulte en effet dun processus de
décontextualisation. En revanche, le sens
suppose une contextualisation maximale aussi
bien par la langue (le contexte, c’est tout le
texte) que par la situation (qui se définit par
une histoire et une culture, au-dela du hic et
nunc seul considéré par la pragmatique) (p.

19).

En d’autres termes, le signe a une signification
premiére qui change en fonction du contexte. On
peut appeler « signification » le contenu supposé
invariant du signe, son contenu mental universel,

The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0

© 2025 Great Britain Journals Press



et «sens» ses acceptions ou ses usages en
contexte. La plupart des théories de Ila
signification, sur lesquelles un certain consensus
semble se dégager, se concentrent sur le signe
isolé. Cependant, le signe isolé est un artefact
(Rastier, 1999), ce qui est particulierement vrai
pour les signes non linguistiques. Etant un
artefact, la signification du signe est analysée a
travers le sens des messages (textes), car selon
Rastier (1999), I'étude des signes et celle des
textes se completent. De plus, le signe n’ayant pas
toujours la méme acception chez les émetteurs et
les récepteurs dans des contextes différents, pour
minimiser la perte de message et permettre un
échange véritable, il est nécessaire que I’émetteur
et le récepteur partagent a peu pres le méme «
vocabulaire » et utilisent un langage commun. En
bref, ils doivent avoir un code commun,
c’est-a-dire un ensemble de regles permettant
d’attribuer une signification aux signes utilisés.
D’ou la nécessité d’analyser la signification du
signe a travers le sens des messages (textes). Cette
nécessité découle également du fait que, méme si
la signification du signe est indépendante du
contexte, il est souvent plus facile de I’établir en
partant de plusieurs sens.

Connaissant davantage le signe linguistique, ses
différentes formes et le rapport entre sa
signification et sa valeur, pour mieux comprendre
comment le signe linguistique se construit au
contact de la culture, il est essentiel de bien
cerner d’abord cette notion.

1.1.2 La Notion de Culture

La culture est un concept parfois insaisissable,
défini de multiples facons. Pour s’en convaincre,
Kroeber et Kluckhohn (1952) recensent plus
d’'une centaine de définitions différentes de ce
concept. En 1973, le politologue francais Philippe
Bénéton a également consacré une these de
doctorat” aux diverses acceptions du mot «
culture » selon les disciplines des sciences
humaines. Pour éviter les malentendus ou la
surcharge sémantique, il est essentiel de préciser

7 Cette thése a été remaniée et publiée sous le titre Histoire
de mots : culture et civilisation par les Presses de la
Fondation nationale des sciences politiques en 1975.

des le départ le sens particulier que 'on choisit de
lui attribuer.

Le concept de « culture » trouve ses racines dans
I'anthropologie anglaise, notamment grace a
I'anthropologue Edward Burnet Tylor® qui, dés le
début de son ouvrage Primitive culture paru en
1871, affirme:

La culture ou la civilisation, entendue dans
son sens ethnographique étendu, est cet
ensemble complexe qui comprend les
connaissances, les croyances, l'art, le droit, la
morale, les coutumes, et toutes les autres
aptitudes et habitudes qu'acquiert 'homme en
tant que membre d'une société.

Ainsi définie, la culture ne se limite pas seulement
aux éléments immatériels tels que la morale, la
religion, le droit et les croyances, mais inclut
également des aspects matériels comme les
monuments et les collections d’objets, qui
véhiculent des significations culturelles.Elle ne se
réfere pas uniquement a un ensemble distinct de
pratiques sociales, mais englobe tout ce qui est
créé et transmis par ’homme en tant que membre
de la société.

La définition de la culture proposée par Tylor est
souvent citée. Cependant, elle est critiquée pour
assimiler les notions de civilisation et de culture,
pour étre trop descriptive et pour ne pas mettre
en évidence tous les aspects que l'on attribue
aujourd’hui a la culture. De nombreuses autres
définitions de la culture ont été proposées depuis.
Kroeber et Kluckhohn (1952) ont compilé, classé
et commenté ces définitions. Bien que certaines
soient moins satisfaisantes que celle de Tylor,
plusieurs ont contribué a mieux cerner la réalité
culturelle. Par exemple, les sociologues
américains définissent la culture de maniere plus
restreinte comme ce qui est commun a un groupe
d’individus et tout ce qui unit ce groupe. De son
coté, la philosophie considére comme culturel

8 Anthropologue britannique, considéré comme un des
fondateurs de l'anthropologie sociale et culturelle. Né en
1832 et titulaire d'une chaire d'anthropologie sociale a
Oxford.

The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

© 2025 Great Britain Journals Press

London Journal of Research in Humanities & Social Science

Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0



London Journal of Research in Humanities & Social Science

tout ce qui est différent de la nature,® c’est-a-dire
ce qui est acquis et non inné. En d’autres termes,
les pratiques et représentations concernées ne
sont pas innées, mais résultent d’'une construction
sociale.”® Ainsi, le culturel est toute construction
sociale qui peut étre ajoutée a la nature.

S’inspirant de la définition de Tylor (1871) et de
plusieurs autres ayant contribué a mieux
comprendre la culture, 'UNESCO la définit
comme suit:

La culture, dans son sens le plus large, est
considérée comme Il'ensemble des traits
distinctifs, spirituels et matériels, intellectuels
et affectifs, qui caractérisent une société ou un
groupe social. Elle englobe, outre les arts et
les lettres, les modes de vie, les droits
fondamentaux de I'étre humain, les systémes
de valeurs, les traditions et les croyances."

De maniere succincte, une culture englobe un
savoir, un savoir-faire et un savoir-étre. Elle
représente une prise de conscience de la pensée,
des relations avec ’environnement et autrui. Plus
concretement, notre culture se manifeste dans
nos comportements quotidiens, nos rituels et
événements festifs, nos pratiques sociales, nos
langues, nos traditions, nos systemes de valeurs,
notre mode de vie, notre interaction avec la
nature et I'univers, notre conception des choses,
ainsi que les connaissances et le savoir-faire
nécessaires a l'artisanat traditionnel. Elle inclut
également notre maniere de discourir et
d’exprimer nos pensées héritée de nos ancétres et
transmise a nos descendants.

La culture constitue donc un systeme de
production et de création de normes, de modéles,
de sentiments et de valeurs, de symboles, de
connaissances, de traditions, de croyances, de

9 La nature est tout ce qui existe, c’est-a-dire, tout ce qui
entoure ’homme et qui n’est pas de son ceuvre. C’est aussi ce
qu’une chose ou un étre est fondamentalement.

© 11 s’agit de la nature, la réalité, la vérité, mais avec une
signification, une conception, un caractére quune société
dégage, fait ressortir, déméle, affranchit, enlumine et
auxquels elle donne de l'expression.

" UNESCO (1982). Déclaration de Mexico sur les politiques
culturelles. Conférence mondiale sur les politiques
culturelles, Mexico City, 26 juillet - 6 aolt 1982. Paris:
UNESCO.

représentations et d’institutions. Ce systeme
permet a un corps social de se construire en se
distinguant des autres, et aux individus de se
reconnaitre, accédant ainsi a wune identité
collective. Elle est un ensemble, un systeme de
valeurs, de normes et de représentations
collectives.

Malgré la recension des écrits et l'indication de
lapproche théorique des notions importantes de
I’étude (signe linguistique, signification et sens,
culture), le cadre théorique semble présenter des
limites qu’il est nécessaire de repousser.

1.1.3 Limites du Cadre Theorique

Pour répondre a la question de recherche, le
concept de signe a été défini, ses formes simples
et complexes ont été présentées et un éclairage a
été apporté sur sa signification et son sens.
Ensuite, des théories sur la culture ont été passées
en revue et une approche théorique sur cette
notion a été proposée pour servir de base aux
discussions dans la recherche. Malgré cette
démarche, 'absence apparente de lien entre le
signe linguistique et la culture semble constituer
une insuffisance majeure du cadre théorique. En
effet, cette absence de lien pourrait, si elle était
avérée, empécher de comprendre la transmission
de la culture par la langue a travers le signe
linguistique. Elle pourrait également empécher de
déterminer précisément a quel courant, école ou
théorie se rattache le processus de transfert
culturel a travers la langue qulest la
culturalisation du signe linguistique. D’ou la
nécessité d’établir ce lien.

Pour y parvenir, il est important de rappeler que
la langue est le principal véhicule de la culture. La
linguistique et la culture sont donc intimement
liées: la linguistique étudie le langage et, par
extension, la langue — un systéeme de signes
linguistiques — qui véhicule la culture humaine.
Par ailleurs, les anthropologues et les sociologues
définissent généralement la « culture » comme
I'ensemble des attitudes et des comportements
transmis et acquis dans une société, y compris la
langue ; les cultures englobent toute la vie sociale
(Dubuisson, 1982). De plus, les liens entre la
linguistique et I'anthropologie, qui étudie

The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0

© 2025 Great Britain Journals Press



’homme sous les angles physique, social et
culturel, sont assez étroits : 'anthropologie étudie
I'homme a travers le prisme de la culture, et toute
langue véhicule avec elle, selon Porcher (1995),
une culture dont elle est a la fois productrice et
produit.

La linguistique anthropologique de Foley (1997),
qui prend « tres au sérieux l'idée des quatre
champs de TIanthropologie: anthropologie
physique, archéologie, anthropologie culturelle et
linguistique» et fournit aux étudiants en
linguistique des « ouvertures concretes », permet
a notre cadre théorique de se réclamer sans
ambages de la linguistique anthropologique. Il est
cependant important de souligner que ’approche
de la linguistique anthropologique de cette étude
s'inspire  essentiellement du culturalisme,
courant de l'anthropologie nord-américaine qui
considere comme essentiels les phénomenes de
contact et d’interpénétration des cultures dans la
formation d’une société et de la personnalité des
individus qui la composent. Autrement dit,
lapproche de cette étude met l'accent sur
Iinfluence des phénomeénes culturels sur la
société et I'individu. Elle s’inspire précisément du
courant du culturalisme porté par des
anthropologues comme Mead (1970) qui
considerent que la culture est un moule fagonnant
les comportements et les représentations des
individus et que, pour étre compris, les
comportements humains doivent étre resitués
dans le contexte des cultures qui les produisent.

Ainsi, 'étude doit s’insérer dans I'analyse de la
situation  sociale  (Balandier, 1971) ou
interviennent les phénomeénes de contact et
d’interpénétration entre la langue et les cultures.
Cette analyse passe d’abord par la recherche des
données essentielles de Thistoire locale. 1l
apparait ainsi clairement que, dans le cadre de
cette étude, la compréhension des signes
linguistiques culturalisés se fera a partir du
contexte social et des normes culturelles dans
lesquels les locuteurs de la langue, créateurs et
utilisateurs  par  excellence des  signes

2 L'expression provient des travaux de 1'école « Culture et
personnalité », représentée par Ruth Benedict, qui 'emploie
pour montrer comment l'individu est entiérement faconné
par la culture du groupe dont il est issu.

linguistiques, sont insérés au cours du processus
par lequel s’accomplissent lintégration, la
sauvegarde et la transmission des modeles
culturels a travers ces signes. Cette prise en
compte du contexte social et des normes
culturelles nécessite de remonter a l'origine de la
signification / valeur du signe linguistique.

1.1.4 Synthese Sur le Cadre Theorique

Les signes sont analysés dans cette recherche en
s’appuyant sur I'approche de Hjelmslev, tout en
I’élargissant. Cette approche, qui intégre la notion
de fonction sémiotique, est particuliérement
adaptée car elle considére que les propriétés ou
caractéristiques observées chez un objet ou une
chose, ainsi que les représentations du monde,
peuvent intervenir dans la production dun signe
linguistique par un groupe. Le recours a ces
caractéristiques ou représentations a pour
fonction sémiotique d’évoquer subtilement le
connu ou de créer, par divers procédés
(métaphore, analogie, addition, etc.), une image
mentale porteuse d'une valeur systémique propre
a une culture donnée, transmise a travers le signe
linguistique utilisé.

En s’appuyant sur cette approche du signe et sur
I’évidence que le signe linguistique peut coincider
avec une unité lexicale ou morphologique, mais
quil peut parfois s’étendre a plusieurs unités
lexicales ou morphologiques, il a été convenu
qu’un signe linguistique simple correspond a une
unité mono-lexicale ou morphologique porteuse
d’'une unité significative. En revanche, un signe
linguistique complexe est une unité poly-lexicale
ou morphologique porteuse dune unité
significative.

Partant de cette approche du signe, du fait que la
relation entre l'expression (signifiant) et le
contenu (signifié), selon Hjelmslev, coincide avec
ce que Saussure appelle signification et que la
définition de Saussure de la signification comme
valeur résulte du fonctionnement des langues en
tant que systeme (Rastier, 1999), le cadre
théorique a permis d’apporter une clarification
conceptuelle sur la signification - terme plus usuel
que celui de valeur dans le cas des langues - pour
rendre l’étude accessible a un large public. Le

The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

© 2025 Great Britain Journals Press

London Journal of Research in Humanities & Social Science

Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0



London Journal of Research in Humanities & Social Science

signe isolé étant un artefact (Rastier, 1999), il est
plus facile d’analyser sa signification a travers
le(s) sens du ou des message(s) (textes), car
I’étude des signes et celle des textes se complétent
(Rastier, 1999). D’ou I’extension de la clarification
conceptuelle de la signification a celle du sens.

Une approche théorique sur la culture a été
proposée apres une recension des travaux de
différents auteurs. Combinée a celle du signe
linguistique, cette approche théorique de la
culture contribuera a montrer qu’il existe un
caractere du signe linguistique prédisposant la
langue a véhiculer la culture. Elle prépare a une
meilleure compréhension de la notion de
culturalisation du signe linguistique, tout comme
le lien entre la linguistique et 'anthropologie, a
lorigine de la linguistique anthropologique,
justifie le fondement théorique de cette étude
selon lequel la culture est un moule qui faconne
les comportements et les représentations des
individus. Les signes linguistiques culturalisés
doivent étre replacés au sein des cultures qui leur
ont donné vie pour que leurs significations/
valeurs soient mieux appréhendées. D’ou la
nécessité de remonter a lorigine du signe
linguistique  culturalisé chaque fois que
nécessaire.

En somme, le cadre théorique de la culture aidera
a conceptualiser le caractére du signe linguistique
prédisposant la langue a véhiculer la culture et a
Panalyser. L’approche théorique qui soutient
létude étant clarifiée, ainsi que la démarche
utilisée pour contourner ses limites, il importe
maintenant d’aborder la méthodologie.

. METHODOLOGIE

La présente section explique tout d’abord le type
de recherche. Seront ensuite présentés les
participants, puis les instruments et les méthodes
de collecte des données seront décrits. Enfin
suivra la sous-section sur le traitement des
données.

2.1 Type de Recherche

Pour atteindre notre objectif de recherche, nous
avons adopté une approche qualitative. La
collecte des données a été réalisée a laide

d’entretiens semi-directifs. Lors de ces entretiens
approfondis, nous avons utilisé un enregistreur, le
Genx digital voice recorder (GDVR-901) de 2 Gb.
Le choix de cette méthode d’enquéte repose sur le
fait qu’en recherche qualitative, on utilise souvent
de petits échantillons sélectionnés de maniére
intentionnelle (Van Der Maren, 1995).
L’enregistreur vocal numérique Genx permet de
capturer les propos des participants tout en
conservant la spontanéité de leurs réponses, ce
qui est essentiel pour lanalyse. Il réduit
également la prise de notes qui compléte les
enregistrements qui ont servi de base a la
transcription du corpus de cette étude.

2.2 Participants

Les participants ont été sélectionnés par
échantillonnage non probabiliste basé sur un
choix raisonné. Cette méthode vise a identifier
des personnes-ressources capables de répondre et
d’argumenter sur le sujet d’étude, afin de garantir
un contenu fiable, riche, profond et de qualité.
Les grandes lignes de la recherche, y compris
l'objectif de lentretien, le contenu du guide
d’entretien, l'importance de la franchise des
réponses pour la fiabilité des résultats, la
confidentialité des réponses, ont été présentées a
ces personnes-ressources. Celles qui ne
souhaitaient pas participer ou qui n’avaient
aucune connaissance du sujet ont été informées
qu'elles pouvaient se désister. Ainsi, sur les 50
personnes contactées, 15 ont choisi de ne pas
participer. Les 35 participants restants répondent
aux criteres de pertinence de la structure de la
population étudiée dans cette recherche. Leur age
varie entre 32 et 87 ans et ils exercent diverses
professions.

2.3 Methode de Collecte de Donnees

Dans le cadre de cette étude, deux collectes de
données ont été réalisées sur une période de six
mois. La premiere collecte a permis de poser les
bases du sujet et de recueillir les connaissances
individuelles des interviewés sur les items du
guide d’entretien. La seconde collecte a servi a
chaque participant rencontré lors de la premiere
collecte a confirmer ou rectifier ses propos
précédents, mais surtout a établir, autant que

The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0

© 2025 Great Britain Journals Press



possible, une convergence entre ses propos et
ceux des autres interviewés sur une méme unité.
Concretement, lors des entretiens de la deuxieme
collecte, les propos tenus par chaque interviewé
lors de la premiere collecte et transcrits par nos
soins leur sont présentés. Apres lecture de ces
propos, nous leur demandons de les confirmer ou
de les rectifier, de se prononcer par rapport aux
dires des autres sur le méme élément en
argumentant leurs réponses. Cette méthode de
collecte permet de s’assurer de la fidélité de la
transcription des propos des interviewés,
d’approfondir les théemes évoqués, de rassembler
les éléments de convergence et de noter les
divergences ou les complémentarités propres a un

méme aspect. Elle vise également a faciliter
I'interaction entre les participants, qui peuvent
rebondir sur les discours des uns et des autres, et
a obtenir une vue comparative des interviewés sur
chaque théme. De nombreuses ressources en
ligne (dictionnaires, documents, magazines,
articles, etc.) sont exploitées pour s’assurer de
lexactitude de la synthese des propos des
interviewés et, au besoin, les compléter et les
approfondir pour disposer d'une information
complete et de qualité. Les deux guides
d’entretien, élaborés en fonction des besoins en
information et des exigences de I'étude par
rapport a son objectif, ont été construits comme
suit.

Tableau i. Guide du 1* entretien

Besoins en informations

Informations générales

Eléments d’entretien

Profession de la personne-ressource :

Age :
Autres informations utiles (titre/fonction,
responsabilité) :

Numéro d’identification de la personne-ressource :
Langue d’information :

Avez-vous connaissance de ce que la langue véhicule
la culture ?

L’avez-vous découvert par vous-méme ?

Sinon, qui vous I'a fait découvrir ou vous en a parlé ?
A quelle(s) occasion(s) ?

Avez-vous réussi a vous rendre effectivement compte
que la culture est véhiculée a travers la langue ?

Si oui, de quelle maniére ?

Informations spécifiques relatives aux objectifs de
Pétude

Donnez-nous des exemples d’éléments de langue a
travers lesquels la culture est véhiculée.

Donnez la signification de chacun de ces éléments.
Donnez Tlorigine de Tlattribution de chaque
signification a I’élément de langue y relatif.

Précisez la maniere par laquelle chaque signification a
été associée a I'élément de langue y relatif™.

3 A partir de :

les pratiques/usages ou toute autre maniere a préciser.

la littérature, la religion/des croyances, la mythologie, le monde végétal, le monde animal, les phénomenes
naturels, les faits passés/des vécus historiques, les traditions/habitudes, les connaissances/savoirs, les conceptions/visions,

The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0

© 2025 Great Britain Journals Press

London Journal of Research in Humanities & Social Science



London Journal of Research in Humanities & Social Science

Tableau ii. Guide du 2¢ entretien

Besoins en informations Eléments d’entretien

Informations générales

Profession de la personne-ressource:

Age:
Autres informations utiles (titre/fonction,
responsabilité):

Numéro d’identification de la personne-ressource:
Langue d’information :

Apres la lecture de vos propos transcrits par nous sur
la transmission de la culture par la langue,
pouvez-vous les confirmer ?

Sinon, quels sont les propos auxquels vous souhaitez
apporter une rectification ?

Justifiez votre choix de leur apporter une rectification
Aprés la lecture des propos d’autres personnes
interviewées, transcrits par nous, sur des aspects sur
lesquels ont porté également vos interventions de la
1ere  collecte, avez-vous des  observations
/commentaires a faire? Si oui, faites-les tout en
justifiant vos propos.

Informations spécifiques relatives aux objectifs de
I'étude

(Confirmation ou rectification des propos de la
personne interviewée sur les informations spécifiques
relatives aux objectifs de I’étude au cours du premier
entretien.

Justification de son choix de leur apporter une
rectification.

Observations / commentaires de la personne
interviewée apres la lecture des propos d’autres
personnes interviewées sur des aspects sur lesquels
ont porté également ses interventions de la 1ére
collecte et justification de ses propos)

Les deux guides d’entretien ont d’abord été
prétestés aupres de cinq personnes-ressources
sélectionnées au hasard. Leurs réactions et
observations ont permis d’affiner certains items,
améliorant ainsi ces outils de collecte et les
rendant plus accessibles. Les guides d’entretien
définitifs en francais, tels que présentés ci-dessus,
sont le résultat de cette procédure. Ils ont
également été traduits en gungbe et en fongbe par
des traducteurs expérimentés, afin de garantir la
fidélité de la traduction au texte original en
francais et d’éviter toute ambiguité pouvant
déformer le sens des items pour les personnes-
ressources. En effet, toutes les personnes-
ressources contactées ne comprennent pas le
francais ou n’ont pas toujours le niveau de
maitrise requis pour mener l’entretien dans cette

langue. Ainsi, les entretiens se sont déroulés
exclusivement en gungbe, en fongbé ou en
francais, selon la préférence de chaque
participant. Malgré cette précaution, les
personnes-ressources pouvaient utiliser une
seconde langue si elles le jugeaient nécessaire
pour mieux éclairer les informations attendues.
Le choix du francais, du gungbe et du fongbé pour
cette recherche s’explique principalement par la
perspective de la linguistique anthropologique
défendue par Foley (1997), selon laquelle la
langue doit étre étudiée comme un élément
culturel et anthropologique. Pour quun
observateur extérieur comprenne un fait
linguistique propre a un groupe culturel, il doit
s'immerger dans la culture de cette langue pour
en appréhender les représentations cognitives

The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0

© 2025 Great Britain Journals Press



sous-jacentes. Les cultures de ces trois langues
sont celles avec lesquelles nous sommes le plus
souvent en immersion, de différentes maniéres.

Contrairement a d’autres langues, nous pouvons,
a travers la genese de leurs signes linguistiques,
comprendre les représentations, attitudes et faits
de langue, dont la compréhension nécessite la
connaissance des « habitudes », de la culture et
de Thistoire des Francais, des Gunnit et des
Fonnu. En resituant chaque signe linguistique au
cceur de la culture qui I’a fait naitre, nous suivons
le modeéle du culturalisme de Margaret Mead. Le
choix de ces trois langues ou parlers montre
également que la culturalisation du signe
linguistique est un principe général applicable a
toutes les langues. Cela est corroboré par les
détours occasionnels vers d’autres langues
lorsque les données disponibles permettent une
immersion sporadique dans leur culture.

2.4 Méethode Danalyse des Données

Les données recueillies a l'aide des guides
d’entretien ont été traitées par une analyse de
contenu (Bardin, 1991). Cette analyse a suivi la
procédure de la « boite » (Bardin, 1991), soit une
analyse catégorielle. Le systéme de catégorisation
résulte ici d'une classification progressive par
convergence des éléments. En d’autres termes,
pour construire le corpus analysé, les 35
entretiens enregistrés ont été intégralement
retranscrits, incluant tout ce qui a été dit ou fait
durant les entretiens (sourires, réflexions, a
priori, idées recues). Chaque entretien a d’abord
été analysé séparément. Dans un premier temps,

l'analyse thématique de contenu a été horizontale:

chaque entretien a été analysé theme par theme
pour mieux comprendre l'idée générale de
linterviewé sur chaque theme et situer ses
réponses dans le contexte de son vécu personnel.
Ensuite, une analyse thématique verticale a été
réalisée sur l'ensemble des entretiens pour
obtenir une vision comparative des interviewés
sur chaque théme. Pour garantir une analyse
objective du corpus, les énoncés ou discours ne
correspondant pas aux objectifs de I'étude ainsi
que les a priori de l'interviewer ont été éliminés.
Le corpus a ensuite été découpé en thémes ou
séquences correspondant aux besoins en
information de I'étude qualitative. Les items les

plus récurrents ont été déterminés par un
comptage des occurrences des notions et des mots
cités. Aprés avoir identifié les unités
d’enregistrement, celles qui sont convergentes ont
été regroupées et classées en unités de sens. Ce
regroupement a permis de dégager les différentes
unités thématiques analysées. L’analyse des
unités thématiques a permis de déduire, entre
autres, les dimensions et les bases de la
culturalisation du signe linguistique définies par
des caracteres communs. La catégorisation a
consisté a regrouper les thémes en catégories
selon les axes de la recherche. En somme, la
technique d’analyse a consisté en une analyse des
données (items) collectées principalement dans
trois langues ou parlers (francais, gungbe,
Jfongbe) aupres des personnes interviewées et des
informations recueillies en ligne pour les
consolider. Bien qu’elle présente des limites en
matiere de généralisation, 'analyse de contenu a
permis de décrire le mécanisme et le processus
des transferts culturels via le signe linguistique.

. RESULTATS

L’objectif de cette étude est d’explorer le caractere
du signe linguistique qui prédispose la langue a la
transmission de la culture. L'examen se
concentrera sur la problématique de la culture au
cceur du processus de construction de la langue,
la conceptualisation de la culturalisation du signe
linguistique, ses dimensions, ainsi que le
mécanisme par lequel s’operent les transferts
culturels qui y sont associés.

31 La Culture au Ceceur du Processus de
Construction de la Langue

La langue est le véhicule principal de la culture
dune société (Porcher, 1995). Cette réalité
découle du fait que les langues sont faconnées a
partir des relations qu’elles entretiennent avec les
cultures : elles se construisent essentiellement au
contact de la culture dun groupe social
déterminé. Autrement dit, durant le processus
dynamique et continu de construction de la
langue dun groupe socio-ethnique, divers
procédés (association, rapprochement, similitude,
analogie, transposition, allusion, référence,
utilisation d’images, d’allégories, etc.) sont

The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

© 2025 Great Britain Journals Press

London Journal of Research in Humanities & Social Science

Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0



London Journal of Research in Humanities & Social Science

employés pour que l’élaboration des éléments
communicatifs (signes) repose sur l'imaginaire
collectif, les représentations de la nature et de la
vie quotidienne  locale, Tlhistoire, les
connaissances, les traditions, les croyances et les
systemes de valeurs de ce groupe social. Ainsi,
chaque langue se présente comme un systéme de
signes linguistiques construits essentiellement a
partir des éléments constitutifs de la culture d'une
société ou dun groupe social déterminé. Par
exemple, la langue haoussa et le grec comportent
chacun des signes linguistiques construits a partir
des éléments de leurs cultures respectives.

Cette description de la relation intime et méme
fusionnelle entre la langue et la culture constitue
un cadre permettant de mieux comprendre le
phénomeéne par lequel s’operent des transferts
culturels au cours du processus de construction
du signe linguistique, la culturalisation du signe
linguistique.

3.2 Définition de la Culturalisation du Signhe
Linguistique

Selon le dictionnaire Encyclopaedia Universalis*,
culturaliser signifie rendre culturel ou considérer
comme culturel®. Autrement dit, culturaliser
consiste a apporter ou fournir de la culture a
quelqu'un ou a quelque chose. La culturalisation,
selon le méme dictionnaire, est l'action de

culturaliser.

En s’inspirant de ces définitions et en se basant
sur la réalité de la construction des langues, qui
repose sur des transferts culturels a travers des
signes linguistiques concus a partir de
I'imaginaire collectif, des représentations de la
nature et de la vie quotidienne locale, de
I’histoire, des connaissances, des traditions, des
croyances et des systemes de valeurs d'un groupe
social déterminé, la culturalisation du signe
linguistique désignera l'action de le rendre
culturel. Plus précisément, il s’agit de I'intégration
des normes, modeles, systémes de valeurs,
symboles, connaissances, traditions, croyances,
conceptions ou représentations qui composent

4 Consulté a
universalis.fr/.
5 Consulté a partir de : https://motsavec.fr/.

partir de: http://www.encyclopaedia-

une culture a un signe linguistique, ainsi que leur
sauvegarde et transmission par ce signe.

A travers la culturalisation, une réalité culturelle
est donc incorporée, absorbée, figée ou portée par
un signe linguistique ; un trait culturel spécifique
est fixé ou sauvegardé a travers ce signe; ou
encore, un pan dune culture est transféré,
transmis ou recu a travers ce signe linguistique.

En tant que partie intégrante de la culture,
I'élément ou le trait culturel « incorporé », «
absorbé », « figé », « porté », « sauvegardé », «
transféré », « transmis » ou « recu » par ou a
travers le signe linguistique peut étre une
représentation de la vie quotidienne locale, une
pratique sociale, religieuse, spirituelle, politique,
un comportement, une valeur, une idéologie, une
connaissance, un fait divers ou historique, une
croyance, un art, la morale, une loi, une coutume,
des mceurs, une représentation de la nature
comprise, analysée et interprétée a travers un
prisme culturel, ainsi que d’autres capacités et
habitudes acquises par 'homme en tant que
membre d’une société ou d’'un groupe social.

De maniére succincte, on parlera de
culturalisation d’un signe linguistique lorsqu’il est
imprégné par les normes, modeles, systémes de
valeurs, symboles, connaissances, traditions,
croyances, conceptions ou représentations qui
composent une culture, ou lorsqu’il y a survivance
et/ou transfert des aspects culturels caractérisant
une société ou un groupe social a travers ce signe.

Un signe linguistique est alors culturalisé lorsqu’il
fixe, sauvegarde et transmet la culture dont les
normes, modeles, systemes de valeurs, symboles,
connaissances, traditions, croyances, conceptions
ou représentations ont servi a sa construction.
Autrement dit, un signe linguistique culturalisé
adopte une culture, en en portant, absorbant,
intériorisant, figeant, fixant ou sauvegardant une
réalité culturelle, ou en transmettant ou
contribuant a recevoir un aspect de cette culture.
Par conséquent, remonter a 'arriére-plan culturel
ayant servi a l’élaboration d’'un signe devient
précieux pour mieux en comprendre la
signification. D’ou l'importance de resituer, a
travers I’évocation de leur origine, les signes

The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0

© 2025 Great Britain Journals Press



linguistiques au cceur des cultures qui les ont fait
naitre, afin de mieux les appréhender.

Les trois dimensions précédemment évoquées de
la culturalisation du signe linguistique sont
approfondies et illustrées par des exemples dans
le développement qui suit.

3.3 Differentes Dimensions de la Culturalisation
du Signe Linguistique

3.3.1 La Culturalisation Comme Lintégration Dune
Culture a un Signe Linguistique

3.3.1.1 Description de la Dimension

Par cette dimension de la culturalisation, le signe
linguistique intériorise les modeles, normes,
systemes de valeurs, symboles, connaissances,
traditions, croyances, conceptions et
représentations d’une culture.

3.3.1.2 lllustrations

Exemple 1: en rang d’oignons.
Signification: rangé sur une seule ligne.

Origine: deux explications sont proposées. La
premiére, la plus simple, fait référence a la
maniere dont les paysans assemblaient les
oignons avec des liens de paille, du plus gros au
plus petit. La seconde explication provient du
baron d’Oignon, grand maitre de cérémonie, qui
avait l'art de placer les personnalités sur une
méme ligne et par ordre de taille.

Exemple 2: avoir maille a partir.
Signification: avoir un différend avec quelqu'un.

Origine: la « maille » était, sous les Capétiens, la
plus petite monnaie qui valait un demi- denier. Le
verbe « partir » signifiant a cette époque «
partager ». On comprend aisément ce que pouvait
avoir de critique la situation qui consistait a

partager un demi-denier avec quelqu’un.

332 La Culturalisation Comme la Sauvegarde
Dune Culture a Travers un Signe Linguistique

3.3.2.1 Description de la Dimension

A travers cette dimension de la culturalisation, le
signe linguistique fixe, préserve ou sauvegarde les

normes, modeles, systemes de valeurs, symboles,
connaissances, traditions, croyances, conceptions
ou représentations.

3.3.2.2 lllustrations
Exemple 1: lidosun.

Signification: le mois ou 'on plante le petit mil,
soit avril.

Origine: en raison de la division de ’année basée
sur certaines constantes climatiques et végétales,
le quatrieme mois (sun) de 'année correspond, en
milieu fon, a la période ot I'on plantait le petit mil
(l)). D’ou son appellation « lidosun », le mois ou
I'on plante le petit mil.

Exemple 2: étre sur la sellette / mettre sur la
sellette.

Signification:- étre accusé, étre celui dont on
parle, dont on examine les torts et les mérites
(étre sur la sellette);- interroger quelqu’un, le
questionner comme un accusé (mettre sur la
sellette).

Origine: le sens de ces expressions devient clair
lorsqu'on sait que la sellette était autrefois un
petit tabouret sur lequel on faisait asseoir les
accusés pour les interroger.

3.3.3 La Culturalisation Comme la Transmission
Dune Culture a Travers un Signe Linguistique

3.3.3.1 Description de la Dimension

A travers cette dimension de la culturalisation,
une réalité culturelle ou un trait culturel
spécifique, qu’il soit encore d’actualité ou éteint,
est communiqué, propagé ou diffusé a travers un
signe linguistique. Sinon, cette réalité ou ce trait
culturel est accueilli, acquis, admis ou percu par
les sens grace a un signe linguistique.

3.3.3.2 lllustrations
Exemple 1: croque-mort.
Signification: employé des pompes funébres.

Origine: autrefois, pour s’assurer que l'on
n’enterrait pas quelquun vivant, la personne
chargée de fermer le cercueil mordait l'orteil du
présumé mort. Si ce dernier ne réagissait pas, cela
confirmait qu’il était bien décédé et on pouvait

The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

© 2025 Great Britain Journals Press

London Journal of Research in Humanities & Social Science

Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0



London Journal of Research in Humanities & Social Science

Ienterrer sans crainte qu’il ne se réveille.
L’homme qui s’occupait du cercueil a ainsi été
surnommé « croque-mort », bien que cette
pratique ne soit plus en usage.

Exemple 2: caki okpo.'®
Signification: mille francs CFA.

Origine: a 'époque ou il n’y avait pas de billets,
les pieces étaient regroupées par lots de 1000
francs CFA et placées dans de petits sacs en kénaf
appelés caki en fongbé. C’est pourquoi, pour dire
1000 francs CFA, on dit caki ¢okpo en fongbe. En
gungbe on dit akpo'” okpo qui signifie la méme
chose. Il en est de méme en yoruba ou l'on dit
akpo kan®®. Bien que cette pratique ne soit plus
d’actualité, tant que ces langues continueront
d’étre parlées, les signes linguistiques qui la fixent
solidement seront toujours la pour la transmettre
d’une génération a 'autre grace a I'étymologie.

Comme on peut le noter a travers des exemples
précédemment utilisés, les trois dimensions de la
culturalisation du signe linguistique peuvent étre
mélées” car elles ne forment que différents
aspects de ce phénomene a la fois linguistique et
anthropologique dont les sens sont liés,
interdépendants et les mécanismes multiples.

34 Meécanisme de Culturalisation du Signe
Linguistique

Apres avoir décrit globalement le mécanisme de
culturalisation du signe linguistique, I'étude

présente diverses bases de réalisation du
processus en les analysant a partir des
illustrations.

3.4.1 Description du Mécanisme de Culturalisation
du Signe Linguistique

En observant l'environnement, en étant en
contact avec la nature, en pratiquant, en
analysant et en étudiant la religion et les
croyances, en s’inspirant de la littérature, du

16 Caki dokpdé / caki [ qokpé / / sac /un/.

'7 Signifie a la fois « sac » et « poche » en gungbe.

8 akpo kan / akpo / kan / sac [ un/.

' Dans ce contexte, le méme signe linguistique peut
clairement servir a intérioriser, préserver et diffuser un
aspect d’'une culture.

monde végétal, du monde animal, des
phénomeénes naturels, des faits historiques, des
traditions et de la mythologie, des individus ou
des groupes sociaux peuvent identifier et noter
des caractéristiques distinctives a partir des
réalités, des images, des tableaux et des scenes
que ces éléments présentent. Ces
caractéristiques, une fois remarquées et notées,
permettent de créer des signes linguistiques grace
a divers procédés> (analogie, rapprochement,
similitude, transposition, utilisation d’images,
d’allégories, de métaphores, transfert, extension,
allusion, etc.). En d’autres termes, les locuteurs
d’'une langue donnée puisent les éléments
communicatifs  (signes)  nécessaires  pour
exprimer leurs pensées et échanger avec les
autres a partir des significations élaborées dans
leur interaction avec l’environnement/la nature
(le  monde végétal, le monde animal, les
phénomeénes naturels), des réalités locales, des
conceptions, des connaissances et savoirs
endogenes, des images, des tableaux et des sceénes
inspirés par la littérature, la mythologie, la
religion/les croyances, les vécus historiques, les
traditions et les usages. Ils codifient ces éléments
communicatifs pour faire de la langue un
véritable instrument de communication. En
fonction de divers facteurs, les individus et les
groupes sociaux créent alors des formules
culturelles diverses et participent au dynamisme
de la construction des langues. Ainsi, les langues
se codifient essentiellement au contact de la
culture dun groupe social déterminé. Ce
mécanisme est utilisé pour la culturalisation du
signe linguistique a partir de différentes bases
culturelles.

3.4.2 Les principales Bases de Culturalisation du
Signe Linguistique

Les fondements de la culturalisation du signe
linguistique sont nombreux et diversifiés. On peut
en identifier les plus significatifs.

20 Le plus souvent, ce sont des individus qui créent des
signes. Une fois créés, ces signes sont progressivement
adoptés par d’autres individus et, ce faisant, finissent par étre
intégrés par le groupe social et méme au-dela.

The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0

© 2025 Great Britain Journals Press



3.4.2.1 La Culturalisation du Signe Linguistique a
Partir de la Litterature

Le transfert culturel a travers un signe
linguistique peut s’opérer a partir de la littérature
(orale ou écrite) qui, selon Kesteloot (2012), est
avant tout une manifestation culturelle. En
d’autres termes, un aspect du sujet, de I'histoire
racontée ou de l'expérience narrée dans une
ceuvre littéraire peut servir de base a des groupes
pour élaborer, par divers procédés, un signe
linguistique.

Exemple 1: harpagon.
Signification: homme avare et cupide.

Origine: ce personnage de Moliere dans L’Avare
est devenu l'archétype de l’homme avide et
extrémement avare.

Exemple 2: to ¢é to nukon na Alace.*

Signification: il y a mieux ailleurs que ce dont on
vante « exagérément » les mérites, les exploits,
les talents, la valeur ou I'immensité.

Origine: en référence a la réplique cinglante, par
chanson, du chanteur traditionnel gun Dosu
Letriki a son ainé et maitre Yedenu Ajahwi** qui, a
travers ses compositions musicales, tend a
considérer Alace Hwezuinmé®3, son village natal,
comme le centre du monde et les artistes
chanteurs qui en sont originaires, lui-méme en
premier, comme la créme de la créme.

34.2.2 La Culturalisation du Signe Linguistique a
Partir de la Religion / Des Croyances

Les faits, les enseignements et les idées recues
issus des croyances ou des religions peuvent jouer
un role dans le processus de transfert culturel par
signes linguistiques. En d’autres termes, ces

2/ t0 / dé / to / nukon / na / Alace / / pays, localité / certain
/ étre / devant / par rapport a / Alace / 1l existe une localité
par-devant ou en avance sur Alace.

»* Yedenu Ajahwi est un artiste traditionnel béninois. Le
talent extraordinaire dont il fait preuve dans ses
compositions musicales en fait le maitre incontesté de son
genre musical et l'un des grands et des plus célébres maitres
de la musique béninoise.

2 11 s’agit d’une localité de la Commune d’Avrankou au
Bénin. Tout comme Léopold Sédar Senghor I'a fait pour Joal,
au Sénégal, a travers ses écrits, Yedenu Ajahwi a rendu
célebre cette localité qui I’a vu naitre a travers ses chansons.

éléments peuvent servir de base a des groupes
sociaux pour créer des signes linguistiques.

Exemple 1: étre né sous une bonne étoile (ou
mauvaise étoile).

Signification: avoir (ou ne pas avoir) de la
chance, du succes.

Origine: cette expression fait référence a
lastrologie, une science ancestrale qui postule
que les astres influencent nos vies. Ainsi, étre né
sous une bonne (ou mauvaise) étoile signifie avoir
(ou non) de la chance.

Exemple 2: vendre son ame au diable.

Signification: compromettre son salut par une
action impardonnable.

Origine: cette expression provient d'une croyance
populaire du Moyen Age selon laquelle certains
pouvaient échanger leur ame avec le diable contre
des biens matériels.

34.2.3 La Culturalisation du Signe Linguistique a
Partir de la Mythologie

Les récits fabuleux des dieux, des demi-dieux et
des héros de divers peuples, civilisations ou
régions, ainsi que les idées et valeurs imaginaires
qu’'un groupe humain projette sur un phénomene
de société, peuvent fournir des métaphores et des
symboles pour exprimer des traits de caractere,
des comportements spécifiques ou évoquer
différentes images.

Exemple 1: traquer la Béte du Gévaudan.

Signification:  poursuivre quelque chose ou
quelqu'un avec wune détermination intense,
souvent dans un contexte de chasse ou de
recherche obstinée.

Origine: la « Béte du Gévaudan » fait référence a
une créature mystérieuse qui a terrorisé la région
du Gévaudan (aujourd’hui la Lozere et la
Haute-Loire) en France entre 1764 et 1767. Le roi
Louis XV a envoyé des chasseurs professionnels
pour traquer la Béte. En septembre 1765,
Francois Antoine, porte-arquebuse du roi, a tué
un grand loup identifié comme la Béte.
Cependant, les attaques ont repris peu de temps
apres. Finalement, en juin 1767, un paysan

The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

© 2025 Great Britain Journals Press

London Journal of Research in Humanities & Social Science

Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0



London Journal of Research in Humanities & Social Science

nommé Jean Chastel a abattu un autre loup,
mettant fin aux attaques. Les récits sur la « Béte
du Gévaudan » varient, mais elle est souvent
décrite comme un loup gigantesque ou un hybride
entre un loup et un chien.

Exemple 2: affronter la Tarasque.

Signification: faire face a un grand danger ou a
une situation tres difficile, souvent avec courage
et détermination.

Origine: Le nom « Tarasque » provient du
provencal “tarasco”, auquel, selon la légende, la
ville de Tarascon en Provence doit son nom. La
Tarasque est un monstre légendaire du folklore
provencal, souvent représenté comme un hybride
avec des caractéristiques de plusieurs animaux.
Elle vivait dans les marécages pres de Tarascon,
terrorisant les habitants et détruisant tout sur son
passage. Elle est célebre pour avoir été
apprivoisée par Sainte Marthe, selon la légende
locale.

34.24 La Culturalisation du Signe Linguistique a
Partir du Monde Vegetal

La culturalisation du signe linguistique peut
émerger des représentations développées par les
communautés dans leur interaction avec le
monde végétal.

Exemple 1: pomme de lait.
Signification: la caimite.

Origine: la désignation « pomme de lait »
provient du fait qu'une pulpe laiteuse (latex)
s’écoule de ce fruit ressemblant a une pomme
lorsqu’on le coupe.

Exemple 2: akii-masa®* (oignon du printemps).
Signification: oignon de sécheresse.

Origine: cette désignation provient du fait que,
pour les Gunnit et autres parentés aja-tado, ce
type d’oignon n’apparait qu’en saison séche.

3.4.25 La Culturalisation du Signe Linguistique a
Partir du Monde Animal

La culturalisation du signe linguistique peut
émerger des représentations développées par les

24/ Akt / masa // Sécheresse / dimunitif de altimasa

(oignon) / Oignon de sécheresse.

communautés dans leur interaction avec le
monde animal.

Exemple 1: avoir du plomb dans laile.

Signification: étre atteint dans sa santé, sa
fortune ou sa considération.

Origine: cette expression fait référence a la
situation critique (perte de force, mauvais
fonctionnement) causée par limpact d’une
cartouche d’arme sur l'aile d’'un oiseau.

Exemple 2: xomesi* (gecko).
Signification : maitresse de chambre®.

Origine: les geckos se nourrissent d’insectes
nuisibles que 'on rencontre dans les maisons. On
les apercoit souvent la nuit, aux aguets, grimpant,
rampant ou marchant le long des luminaires et
des plafonds en quéte de ces insectes nuisibles
pour les humains (moustiques, fourmis ailées,
mouches, cafards). En faisant cela, les geckos
protegent notre santé et celle de nos proches, tout
en nous évitant I'utilisation de produits chimiques
et de pesticides nocifs pour I’environnement. Ils
agissent comme une maitresse de maison,
généralement aux aguets, qui protégerait son
espace conjugal de tout ce qui pourrait étre
préjudiciable a sa famille. Cest pourquoi les
Gunnit ont donné a ces alliés, excellents
régulateurs naturels de nuisibles, généralement
collés aux murs des chambres, le nom de xomesi,
maitresse de chambre.

34.2.6 La Culturalisation du Signe Linguistique a
Partir des Phénomenes Naturels

Les groupes sociaux peuvent interpréter des
phénomeénes naturels, qu’ils soient universels ou
spécifiques a leur environnement, a travers un
prisme culturel afin de créer des signes
linguistiques.

Exemple 1: hwezé*.

Signification: I'Orient, I'est.

*% / X5 / me /si // Chambre / dans / femme / Femme /
maitresse de chambre.

26 11 s’agit de la traduction littérale de xomesi.

*7 Hwe zé [soleil / pointer, se lever / La ot le soleil pointe, se
leve.

The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0

© 2025 Great Britain Journals Press



Origine: l'identification de cet endroit comme
étant le point de I'horizon ot le soleil se leve lui a
valu le nom de hwezé par les Gunnil.

Exemple 2: se coucher avec les poules.
Signification: aller dormir tres tot.

Origine: les poules ont la réputation de se
coucher tot. En réalité, elles se couchent avec le
soleil: t6t en hiver et plus tard en été.

34.2.7 La Culturalisation du Signe Linguistique a
Partir des Faits Passés / des Vécus Historiques

Les signes linguistiques peuvent également étre
élaborés a partir des expériences de vie, des faits
et des événements réels survenus a différentes
périodes de I’évolution d’un groupe social.

Exemple 1: zinsutakwe.

Signification: 1- impo6t de Zinsou.

2- répression excessive et épouvantable évoquant
les actes redoutables liés au recouvrement de
I'imp6t établi par Emile Derlin Zinsou.

Origine: Emile Derlin Zinsou, ancien président
du Dahomey (actuel Bénin), avait pour vision, a
son avénement au pouvoir, de développer son
pays en comptant sur les ressources internes
plutét que sur laide étrangere. Le Bénin ne
disposant pas de ressources miniéres
significatives, il fallait compter sur un budget
essentiellement fiscal, « nos propres forces »,
comme le dirait par la suite le régime
révolutionnaire de Kérékou. Ainsi, les impots ont
augmenté et, malgré la noblesse de la vision, sont
devenus insupportables pour une population au
pouvoir d’achat déja tres limité. Dans ces
conditions, leur recouvrement faisait souvent
lobjet  d'une  répression  excessive et
épouvantable?®. Cette répression était si terrible
que l'expression « é nd myan we xi zinsutakwe »
a pris le sens d’intimidation®, de menace d’actes

28 Les gens allaient jusqu’a abandonner leur maison ou fuir et
se cacher, méme sur les toits.

2 Lors d'une interview réalisée par le célébre journaliste en
langue f>n Albert Kinhouandé, juste aprés la Conférence
nationale des forces vives du Bénin de 1990, le président
Emile Derlin Zinsou s’est exprimé sur la question de I'imp6t
controversé de Zinsou, zinsutakwe, en posant la question
rhétorique suivante en maxigbé: « zinsitakwe o, Zinsi kpo

redoutables rappelant la répression excessive liée
au non-paiement de Iimpét établi par Emile
Derlin Zinsou.

Exemple 2: boire comme un templier.
Signification: étre un grand buveur.

Origine: cette expression provient de la mauvaise
réputation faite aux templiers sous Philippe le
Bel. Cherchant a les évincer et a affaiblir leur
pouvoir, il les accusa de corruption et de
nombreux vices, dont celui d’étre des ivrognes.
L’expression est restée.

34.2.8 La Culturalisation du Signe Linguistique a
Partir des Traditions / Habitudes

Les groupes sociaux créent également des signes
linguistiques en se référant a leurs manieres
habituelles d'agir ou de penser, leurs coutumes,
leurs meeurs, ainsi qu’aux capacités ou habitudes
qu’ils ont acquises en tant que membres d'une
société ou d’'un groupe social.

Exemple 1: mettre en quarantaine.

Signification: isoler quelqu'un ou quelque chose
de force, le tenir a I’écart pendant une période
donnée.

Origine: a l'origine, la quarantaine désignait une
période d’isolement de quarante jours imposés
aux personnes ou marchandises provenant de
pays touchés par des épidémies. Aujourd’hui, ce
terme s’est élargi pour désigner tout isolement
forcé, sans notion de durée précise.

Exemple 2: se regarder en chiens de faience.

Signification: se regarder avec hostilité, méfiance
ou animosité.

Origine: cette expression fait référence aux
statuettes de chiens en faience, souvent placées
face a face sur les cheminées. Ces -chiens
semblaient se fixer avec un regard sévere, comme
s’ils étaient en conflit.

34.2.9 La Culturalisation du Signe Linguistique a
Partir des Connaissances / Savoirs

Les signes linguistiques se forment également a
partir des connaissances acquises par I’étude,

me € no yi we a ? », ce qui signifie: « L'impot de Zinsou en
question va-t-il dans les poches de Zinsou ? ».

The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

© 2025 Great Britain Journals Press

London Journal of Research in Humanities & Social Science

Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0



London Journal of Research in Humanities & Social Science

l'observation, l'apprentissage et/ou l'expérience.
Ces connaissances, développées par un groupe
social, peuvent concerner la nature et I'univers,
un art, une discipline, une science, une profession
ou tout autre domaine.

Exemple 1: perdre la téte.
Signification: devenir fou.

Origine: La téte est considérée comme le centre
de l'intelligence chez 'homme. Avoir la téte bien
en place sur les épaules symbolise I’équilibre de
lesprit. A l'inverse, « perdre la téte » signifie
perdre toute notion de réalité.

Exemple 2: agbono®® (résistant, endurant,

courageux).

Signification: personne ferme et énergique face
aux situations, de danger, de souffrance ou de
difficultés notamment.

Origine: le terme « agbono » dérive de « agbo »
(souffle) qui symbolise des vertus telles que la
résistance, I'endurance et le courage dans le
milieu traditionnel fon et autres parentés ajatado.
Le résistant, I’endurant, le courageux est ainsi
assimilé a un « détenteur de souffle ».

3.4.2.10 La Culturalisation du Signe Linguistique a
Partir des Conceptions / Visions

Le signe linguistique peut également étre créé a
partir de la maniére dont un groupe social
percoit, par l'ceil ou par l'esprit, une réalité
concrete ou abstraite. En d’autres termes, sa
représentation globale ou particuliere des objets
ou des choses peut servir de base a la création
d’un signe linguistique.

Exemple 1: faire des yeux de merlan frit.

Signification: avoir un regard ridicule, criant de
niaiserie.

Origine: lorsque vous faites frire un poisson, ses
yeux deviennent globuleux et luisants. Des le
XVIII® siecle, on comparait ce regard de « carpe
frite » a celui des amoureux transis devant leur
belle. Avec I’évolution de la langue et peut-étre
des gotits culinaires, c’estle merlan qui a été mis

% / Agbo / no // souffle / morphéme de possession /
Détenteur de souffle.

a 'honneur, tel qu’attesté par Larousse a la fin du
XIXe siecle.

Exemple 2: nyisé*'.

Signification: oiseau qui peuple la savane
africaine et se perche sur les grands herbivores
tels que les beeufs, les buffles, les antilopes, les
girafes, les hippopotames, les phacochéres et les
rhinocéros.

Origine: les oiseaux appelés « nyisé » prélevent
des lambeaux de peau, des insectes et autres
parasites sur la peau des beeufs pour se nourrir.
Ils soulagent les animaux en les nettoyant. Les
beeufs bénéficient non seulement de I’élimination
de leurs parasites, mais aussi d'un avertissement
en cas de danger: en effet, le pique-bceuf pousse
des cris stridents a l'approche d’'un prédateur.
Ainsi, pour les Guinnu et autres parentés ajatado,
il apparait comme « I’ange protecteur du beeuf »,
d’ott le nom « nyisé » qui lui est donné.

3.4.2.11 La Culturalisation du Signe Linguistique a
Partir des Pratiques / Usages

Les signes linguistiques peuvent aussi étre
construits a partir de 'expérience acquise lors de
la mise en ceuvre ou par l'exercice répété d’une
activité, d’'une profession, dun rituel, d’une
dévotion, d’'un art, d'une technique, etc.

Exemple 1: chercher une aiguille dans une botte
de foin.

Signification: chercher quelque chose de quasi

introuvable, tenter une chose extrémement
difficile.
Origine: cette expression est facilement

compréhensible: quiconque tente de retrouver
une aiguille de couture tombée dans une botte de
foin a tres peu de chances de la retrouver.

Exemple 2: gbeen kan yoys o6 kan x6x6 nu®.
Signification: tisser la nouvelle corde au bout de
Pancienne.

Origine: l'expression métaphorique « tisser la
nouvelle corde au bout de ’'ancienne » trouve son

3t/ nyi / s¢ // Boeuf / ange protecteur, Dieu / Ange protecteur
du beeuf.

32/ Gbeen / kan / yoy3 / 46 / kan / yoys / nu // tisser / corde
/ nouveau / sur / corde / ancien / bout /Tisser la nouvelle
corde au bout de 'ancienne.

The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0

© 2025 Great Britain Journals Press



origine dans une pratique courante autour des
puits en milieu gun et autres parentés ajatado.
Lorsqu’une corde servant a tirer I'eau du puits se
casse, la nouvelle corde est généralement nouée
ou tissée au bout de la partie restante de
Pancienne, souvent suspendue au support
transversal de la margelle. D’ou l'expression «
gbeen kan yoys ¢é kan x6x6 nu ». Elle s’est élargie
au sens figuré pour signifier « se servir des choses
anciennes comme fondation ou sous-bassement
pour mettre en place les nouvelles ».

Comme on peut le noter a travers les exemples
utilisés, les différentes bases du processus de
culturalisation du signe linguistique peuvent se
meéler, car, comme le reconnait si bien Bastide33,
tout est interconnecté dans une culture. Les
différents  éléments intervenant dans ce
processus, qui relevent avant tout de la culture,
n’échappent pas a ce principe général.

V. DISCUSSION

Les résultats de cette recherche montrent une
relation significative entre la langue et la culture.
Les mythes, les traditions et les valeurs,
encapsulés dans les signes linguistiques, sont
transmis de génération en génération a travers la
langue, faisant de la culturalisation des signes
linguistiques le fondement du transfert culturel
par la langue. Cela signifie que cette
culturalisation est le caractéere du signe
linguistique qui prédispose la langue a
transmettre la culture. Ainsi, les résultats
confirment que l'objectif de la recherche est
atteint et soutiennent 'idée que la langue est le
véhicule de la culture. Cependant, ces résultats
semblent contredire certains postulats. Selon
Porcher (1995), toute langue véhicule une culture
et est le principal vecteur culturel d'une société.
Or, en décrivant le processus de construction des
langues au contact des cultures, les résultats de
Iétude montrent que chaque langue est un
systeme de signes linguistiques principalement,
mais pas exclusivement, construit a partir des
éléments culturels d'une société ou d’'un groupe
social spécifique. Cette réalité révele que la

33 Résumé de Bastide dans Encyclopaedia Universalis (corpus
1, page 114).

culturalisation des signes linguistiques présente
des particularités. Ces particularités, qui seront
abordées dans des publications futures,
permettront de mieux comprendre I'importance
de I'analyse de la relation entre langue et culture
sous un prisme multiculturel.

V. CONCLUSION

A partir d’une approche qualitative, cette étude
menée aupres de 35 personnes-ressources a
permis de mieux comprendre que les langues
dépendent des relations qu’elles entretiennent
avec les cultures. Chaque langue se présente
comme un systeme de signes linguistiques,
simples et complexes, construits principalement a
partir des éléments constitutifs de la culture d’'un
groupe socio-ethnique donné. La culturalisation
apparait donc comme le caractere du signe
linguistique qui prédispose la langue a diffuser la
culture. Une description globale du mécanisme a
présenté les trois dimensions interdépendantes
de ce trait et les onze bases, représentatives du
déroulement du processus, en les analysant.

Ces apports de l'étude débouchent sur deux
recommandations clés.

RECOMMANDATION

La linguistique, en particulier la linguistique
anthropologique, pourrait, grace a la notion de
culturalisation du signe linguistique, aider
I’anthropologie, la sociologie et d’autres sciences
connexes a approfondir leurs recherches et

réflexions sur les processus de transferts
culturels.
Attirer Tlattention des chercheurs et des

spécialistes sur cette passerelle pourrait étre
extrémement bénéfique pour la complémentarité
entre les disciplines, ainsi que pour
l'interdisciplinarité et l'intersectorialité qui sont
de plus en plus recommandées pour enrichir et
améliorer la qualité des apprentissages.

REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES

1. Adjibodou, I. A., (2023). Influence de la
culturalisation du signe linguistique sur les
processus de la communication et du
développement (Theése de doctorat, Ecole

The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

© 2025 Great Britain Journals Press

London Journal of Research in Humanities & Social Science

Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0



London Journal of Research in Humanities & Social Science

o W

10.

11.

doctorale pluridisciplinaire
Cultures et Développement»).
d’Abomey-Calavi. Inédit.
Balandier, G. (1971). Sociologie actuelle de
l'Afrique noire (dynamique sociale en Afrique
centrale). 3¢ édition. Paris : PUF.

Bardin, L. (1991). L’analyse de contenu.
Paris: EHE en sciences sociales.

Bayachou, K., Er-Radi, A., Eljouti, A. (2009-
2010). Le lexique entre la motivation et
Uarbitraire. Master Langue francaise et
diversité linguistique, Université Mohammed
V. Consulté a partir de http://fr.slideshare.
net/guest4e68fd8/le-lexique-entre-la-motivat
ion-et- larbitraire.

Bénéton, P. (1973). Culture: contribution a
lhistoire dun mot (Thése de doctorat,

«Espaces,
Université

Sciences politiques). Université Paris 1
Panthéon-Sorbonne.
Dubois, J., Giacomo, M., Guespin, L.,

Marecellesi, C., Marcellesi, J-B., Mevel, J-P.
(1973).

Dictionnaire de linguistique. Paris : Larousse.
Dubuisson, M. (1982). Remarques sur le
vocabulaire grec de l'acculturation in Revue
belge de philologie et d'histoire, tome 60,
fasc. 1. Antiquité-Oudheid, 5-32. Consulté a
partir de http://www.persee.fr/doc/rbph_
0035-0818_1982_num_60_1_3360.
Dumarsais, C. C. (1988). Des tropes, ou des
différents sens. Ed. F. Douay-Soublin. Paris:
Flammarion.

Foley, W. (1997). Anthropological Linguistics.
New-York:  Oxford  University  Press.
Hjelmslev, L. (1943). Prolégoménes a une
théorie du langage. Paris: Editions de Minuit.
Kesteloot, L. (2012). La littérature négro-
africaine face a I'histoire de 'Afrique. Afrique
contemporaine n° 241, 43-53.

Kroeber, A. L., Kluckhohn, C. (1952). Culture:
a critical review of concepts and definitions.
Papers. Peabody Museum of Archaeology &
Ethnology, Harvard University, 47(1), viii,
223. Launay, M. (2003). Note sur le dogme de
larbitraire du signe et ses possibles
motivations idéologiques. Mélanges de la
Casa de Velazquez, 33-2, 275-284. Consulté a
partir de https://doi.org/10.4000/mcv.227.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.

Martinet, A. (1960). Eléments de linguistique
générale. Paris : Armand Colin.

Mead, M. (1970). Culture and commitment: a
study of the generation gap. Garden City, NY:
Natural History Press.

Morris, C. W. (1938). Foundations of the

theory of signs. Chicago: University of
Chicago Press.
Organisation des Nations Unies pour

I’éducation, la science et la culture [UNESCO].
(1982). Déclaration de Mexico sur les
politiques culturelles. Conférence mondiale
sur les politiques Culturelles, Mexico City, 26
juillet - 6 aotit 1982. Paris: UNESCO.

Platon. (Ve-IVe siécle av. J.-C.). Cratyle.
Traduit par Victor Cousin. Paris : Les Belles
Lettres.

Porcher, L. (1995). Le Francais langue
étrangere, émergence et enseignement d’une
Discipline. CNDP. Paris: Hachette Education.
Rastier, F. (1998). Sens et signification in
Protée — théories et pratiques, volume 26,
numeéro 1, 7-18.

Rastier, F. (1999). De la signification au sens
— pour une sémiotique sans ontologie. Paru
en italien: Dalla significazione al senso: per
una semiotica senza ontologia in Eloquio del
senso, a cura di Pierluigi Basso e Lucia
Corrain. Milan: Costa & Nolan. Inédit en
francais. 213- 240.

Saffi, S. (2005). Discussion de Uarbitraire du
signe. Quand le hasard occulte la relation
entre le physique et le mental. Italies, 9.
Consulté a partir de https://doi.org/10.4000/
italies.487 Saussure (de), F. (1916). Cours de
linguistique générale. Paris: Payot.

Shvejcer, A. D. (1988). Teorija perevoda:
status, problemy, aspekty. Moskva: Nauka.
Tylor, E. B. (1871). Primitive -culture:
researches into the development of
mythology, philosophy, religion, art, and
custom. London: John Murray.

Van Der Maren, J-M. (1995). Méthodes de
recherche pour [léducation. Montréal: De
Boeck. Vaxelaire, J-L. (2008). Etymologie,
signification et sens in Congrés mondial de
linguistique francaise. Paris: Institut de
linguistique francaise. 2187-2199.

The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

m Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0

© 2025 Great Britain Journals Press



