
 ABSTRACT

Scan to know paper details and
author's profile

449U

 ABSTRACT

Scan to know paper details and
author's profile

449U

London Journal of Research in Humanities & Social Science

Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0

LJP Copyright ID: 573354
Print ISSN: 2515-5784
Online ISSN: 2515-5792

͓
This research explores the character of the linguistic sign that predisposes the language to spread 
culture. Every language conveys a culture of which it is both producer and product (Porcher, 1995). 
Language is therefore a carrier of culture. Starting from this evidence, a logical problem arises: for 
language, as a system of signs, to effectively be the vehicle of culture, the signs that compose it must 
have a character that predisposes them to this function. However, according to one of the foundations 
of modern linguistics, the linguistic sign is arbitrary (Saussure, 1916). In addition, none of its other 
known characters is linked to its capacity to convey culture. It is therefore possible to define a new 
character to express this general principle. This character, relating to the tendency of the linguistic sign 
to make the language cultural, will be called "culturalization of the linguistic sign". This character could 
be dichotomous and also applicable to non-linguistic signs. To conduct this research, we used 
non-probability sampling by purposive choice and collected data using two interview guides from 35 
resource persons. 

Keywords: language, culture, linguistic sign, culturalization. 

Classification: LCC Code: P120.C8  

Language: English 

The Culturalization of the Linguistic Sign: 
Foundation of the Transmission of Culture 

through Language 

Université d’Abomey-Calavi (Bénin) 

Dr. Adjibodou Ismaël Adédiran 

© 2025. Dr. Adjibodou Ismaël Adédiran. This is a research/review paper, distributed under the terms of the Creative Commons 
Attribution-Noncom-mercial 4.0 Unported License http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/), permitting all noncommercial 
use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly cited. 





L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals Press Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0 39

The Culturalization of the Linguistic Sign: 
Foundation of the Transmission of Culture 

through Language 
La Culturalisation du Signe Linguistique : Fondement de la Transmission de la Culture par 

la Langue 

Dr. Adjibodou Ismaël Adédiran 
____________________________________________ 

 
ABSTRACT 

This research explores the character of the 

linguistic sign that predisposes the language to 

spread culture. Every language conveys a 

culture of which it is both producer and product 

(Porcher, 1995). Language is therefore a carrier 

of culture. Starting from this evidence, a logical 

problem arises: for language, as a system of 

signs, to effectively be the vehicle of culture, the 

signs that compose it must have a character that 

predisposes them to this function. However, 

according to one of the foundations of modern 

linguistics, the linguistic sign is arbitrary 

(Saussure, 1916). In addition, none of its other 

known characters is linked to its capacity to 

convey culture. It is therefore possible to define a 

new character to express this general principle. 

This character, relating to the tendency of the 

linguistic sign to make the language cultural, 

will be called "culturalization of the linguistic 

sign". This character could be dichotomous and 

also applicable to non-linguistic signs. To 

conduct this research, we used non-probability 

sampling by purposive choice and collected data 

using two interview guides from 35 resource 

persons. The data, collected mainly in three 

languages or dialects (french, gùngbè, fɔngbè), 

enriched by online information and analyzed by 

the content analysis method according to the 

"box" procedure (Bardin, 1991), show that the 

culturalization of the linguistic sign is a general 

principle applicable to all languages. The study 

made it possible to conceptualize the 

"culturalization of the linguistic sign", to describe 

its dimensions and bases, and to demonstrate 

that this characteristic predisposes the language 

to the transmission of culture. 

Keywords: language, culture, linguistic sign, 
culturalization. 

Author: Université d’Abomey-Calavi (Bénin). 

RÉSUMÉ 

Cette recherche explore le caractère du signe 

linguistique qui prédispose la langue à diffuser la 

culture. Toute langue véhicule une culture dont 

elle est à la fois productrice et produit (Porcher, 

1995). La langue est donc porteuse de culture. 

Partant de cette évidence, un problème logique se 

pose : pour que la langue, en tant que système de 

signes, soit effectivement le véhicule de la 

culture, il faut que les signes qui la composent 

possèdent un caractère qui les prédispose à cette 

fonction. Or, selon un des fondements de la 

linguistique moderne, le signe linguistique est 

arbitraire (Saussure, 1916). De plus, aucun de ses 

autres caractères connus n’est lié à sa capacité à 

véhiculer la culture. Il est donc possible de définir 

un nouveau caractère pour exprimer ce principe 

général. Ce caractère, relatif à la tendance du 

signe linguistique à rendre la langue culturelle, 

sera nommé «culturalisation du signe 

linguistique». Ce caractère pourrait être 

dichotomique et applicable également aux signes 

non linguistiques. Pour mener cette recherche, 

nous avons utilisé un échantillonnage non 

probabiliste par choix raisonné et collecté des 

données à l’aide de deux guides d’entretien 

auprès de 35 personnes-ressources. Les données, 

recueillies principalement dans trois langues ou 

parlers (français, gùngbè, fɔngbè), enrichies par 



The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals PressVolume 25 | Issue 6 | Compilation 1.040

des informations en ligne et analysées par la 

méthode de l’analyse de contenu selon la 

procédure par « boîte » (Bardin, 1991), montrent 

que la culturalisation du signe linguistique est un 

principe général applicable à toutes les langues. 

L’étude a permis de conceptualiser la « 

culturalisation du signe linguistique », de décrire 

ses dimensions et ses bases, et de démontrer que 

ce caractère prédispose la langue à la 

transmission de la culture. 

Mots clés: langue, culture, signe linguistique, 
culturalisation. 

I. INTRODUCTION 

La motivation et l’arbitraire constituent l’essentiel 
de l’enjeu d’un débat plus que millénaire. 
Commencé depuis le débat du Cratyle

1
 (thései vs. 

phusei), ce débat a longtemps animé la réflexion 
sur la nature du signe linguistique. La motivation 
est, selon le Dictionnaire de linguistique de 
Dubois et al (1973), « l’ensemble des facteurs 
conscients ou semi conscients qui conduisent un 
individu ou un groupe à avoir un comportement 
déterminé dans le domaine linguistique ». En 
d’autres termes, c’est la relation de nécessité 
qu’un locuteur met entre un mot et son signifié 
(contenu) ou entre un mot et un autre signe 
(Dictionnaire de linguistique, Larousse). 
L’arbitraire se démarque de la motivation parce 
qu’il implique, en termes simples, que la forme du 
mot n’a aucun rapport naturel avec son sens 
(Martinet, 1960) c’est-à-dire qu’il n’y a aucun lien 
de nécessité entre le signifiant et le signifié du 
mot. Pour justifier que les signes ne sont pas 
arbitraires, les partisans de la motivation ont 
recours aux formations constructionnelles (cas de 
mots complexes), iconiques ou mimétiques 
(correspondance partielle, ressemblance ou 
similarité entre la forme et ce qu'elle représente). 
Cependant: i) il existe un nombre limité de 
phonèmes ou de graphèmes qui servent à la 

1 Au IVe siècle avant J.-C., dans le Cratyle, Platon (v. 428-347 
av. J.-C.) expose les deux thèses opposées en présence sur la 
nature des mots. C’est au niveau de ces thèses que se situe 
l’essentiel de l’enjeu d’un débat qui a longtemps animé la 
réflexion sur le signe linguistique. Et depuis, les analyses sur 
la nature du signe linguistique n'ont pas cessé et ont abouti à 
différentes conceptions. 

construction d’une infinité de sens possibles ; ii) 
on peut employer le même signifiant pour 
désigner des signifiés différents (cas des 
homonymes); iii) un même signifiant est nommé 
par des signifiés différents dans chaque langue ; 
iv) les onomatopées authentiques (celles du type 
glou-glou, tic-tac, etc.) sont peu nombreuses et 
leur choix est déjà en quelque mesure arbitraire, 
puisqu'elles ne sont que l'imitation approximative 
et déjà à demi conventionnelle de certains bruits 
(Saussure, 1916). Voilà autant d’arguments sur 
lesquels repose l’arbitraire du signe linguistique. 
Ces arguments ne sont pas unanimement 
partagés. Ainsi, pour Saffi (2005), l’abstraction 
caractéristique du langage est plutôt « analogique 
» et non pas « arbitraire ». Pour Bayachou et al. 
(2009-2010), il n’y a pas de langue où tout serait 
arbitraire (immotivé) comme il n’y a pas de 
langue tout à fait motivée, le lexique est entre la 
motivation et l'arbitraire. Launay (2003) 
considère qu’il y a arbitrarité hors système du 
signe et motivation du signe dans le système et 
parlent avec force de « dogme de l’arbitraire du 
signe et ses possibles motivations idéologiques ». 
Par conséquent, le débat sur la nature du signe, 
qui paraît clos avec la linguistique moderne, est 
loin d'être terminé. 

En effet, bien que le caractère arbitraire du signe 
linguistique, l’un des piliers de la linguistique 
moderne, ait perduré, il est également évident, 
comme le souligne la littérature scientifique, que 
la langue, en tant que système de signes codifiés 
permettant à une communauté de s’exprimer et 
de communiquer, transmet le patrimoine 
culturel. Toute langue véhicule avec elle une 
culture dont elle est à la fois la productrice et le 
produit (Porcher, 1995). La langue est porteuse de 
culture et en constitue l’expression verbale. 
Partant de cette évidence, un problème logique se 
pose : pour que la langue qui est un système de 
signes linguistiques véhicule effectivement la 
culture, il faudrait au préalable que les signes qui 
constituent ce système possèdent un caractère qui 
prédispose l’ensemble dont ils ne sont que des 
éléments constitutifs à cela. Or, le signe 
linguistique   est, selon l’un des fondements de la 
linguistique moderne, arbitraire. Par ailleurs, 
aucun des caractères du signe linguistique connus 



The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals Press Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0 41

jusqu’à présent n’est lié à sa capacité à 
transmettre la culture. Il est donc possible 
d’établir un caractère du signe linguistique qui 
pourra servir à exprimer et expliquer ce principe 
général. Le caractère à définir pourrait émerger 
lors de la construction du signe linguistique et 
être également pertinent et applicable au signe 
non linguistique. En effet, les recherches sur le 
signe linguistique sont la principale source 
d’inspiration et d’alimentation des réflexions sur 
le signe non linguistique. En d’autres termes, le 
caractère à établir pourrait être, de façon 
générale, convenable et applicable à tout ce qui 
est signe au sens sémiologique du terme. Et 
comme ce caractère est relatif à la capacité du 
signe linguistique à rendre culturelle la langue, 
nous le nommerons « culturalisation du signe 
linguistique ». Ce caractère pourrait être, comme 
l’habitude semble l’instaurer en linguistique, 
dichotomique. 

En résumé, la transmission de la culture par la 
langue, malgré ses éléments constitutifs 
arbitraires (signes linguistiques selon Saussure, 
1916), pose un problème logique. Cela conduit à 
se demander, comme Launay (2003), comment 
les linguistes peuvent encore trouver matière à 
discussion sur le signe linguistique et quelle 
cohérence ils peuvent y chercher, une fois admis 
son caractère arbitraire. La présente recherche se 
propose donc d’explorer le caractère du signe 
linguistique prédisposant la langue à la 
transmission de la culture (la culturalisation du 
signe linguistique). Eu égard à ces prémisses, il 
devient opportun de se poser la question suivante 
: par quel caractère du signe linguistique la 
langue parvient-elle à la transmission de la 
culture ? La réponse à cette préoccupation 
constitue l’orientation de la présente étude. 

1.1 Cadre Théorique 

L’exploration du caractère du signe linguistique 
qui prédispose la langue à la transmission de la 
culture nécessite la définition du concept de 
signe, la présentation de ses formes, simple et 
complexe, et un éclairage sur la signification et le 
sens qui lui sont étroitement liés. Ensuite, des 
théories sur la culture sont passées en revue et 
une approche théorique de cette notion est 

proposée. Dans une autre section, les limites du 
cadre théorique sont explicitées. Enfin, la 
synthèse de la démarche vient clore ce chapitre. 

1.1.1 Le Signe Linguistique, Ses Différentes Formes 
et sa Signification 

1.1.1.1 Le Signe Linguistique 

Selon Saussure (1916), le signe est une unité 
complexe constituée de deux éléments : le 
signifiant et le signifié. Ces deux éléments sont 
étroitement liés : un signifiant existe parce qu’il 
correspond à un signifié et vice versa. Pour 
Hjelmslev (1943), un signe n’est pas simplement 
une chose qui en remplace une autre. Il s’agit 
d’une fonction définie par la relation réciproque 
entre l’expression et le contenu. La fonction, 
appelée sémiotique, n’apparaît que lorsqu’une 
règle établit cette relation. L’expression et le 
contenu sont souvent assimilés respectivement au 
signifiant et au signifié de Saussure. La relation ® 
qui s’établit entre eux correspond à ce que 
Saussure appelle signification et peut être 
représentée ainsi : ERC. 

À première vue donc, la notion de fonction 
sémiotique ne paraît pas trop différente de celle 
du signe tel que la formule Saussure (1916). 
Cependant, la définition que Hjelmslev donne du 
signe met en lumière le fait que le signe est une 
entité à deux faces comme le disait Saussure 
(1916) et accentue la dépendance réciproque de 
l’expression et du contenu. Mais si Saussure 
(1916) parlait d’une substance sonore et d’une 
pensée que le langage organise en formes 
(signifiant/signifié), il restait relativement évasif 
sur le statut du signifié. Selon Hjelmslev (1943), 
le langage structure deux types de continuums 
distincts : celui de l’expression et celui du 
contenu. En attribuant une forme à chacun, il les 
transforme en systèmes structurés. Ainsi, les 
substances (c’est-à-dire une séquence de sons 
significatifs et leur référence contextuelle) ne 
peuvent être produites et reconnues qu’en 
relation avec une forme. Cela aboutit à une 
combinaison de quatre classes distinctes: 

● La substance de l’expression: c’est la 
substance communicante, la matière à l’état 
brut, la matière non fonctionnelle et non 



The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals PressVolume 25 | Issue 6 | Compilation 1.042

articulée, telle qu’elle apparaît en dehors de 
toute organisation signifiante ; on évoque par 
exemple les sons concrets ou phonèmes 
utilisés dans la communication dans le cas du 
langage verbal ;  

● La forme de l’expression: c’est la structure ou 
l’organisation des éléments sonores ou 
signifiants selon les règles et les conventions 
(paradigmatiques et syntaxiques) du  système ; 
la valeur que prend ou qu’acquiert la matière 
utilisée quand elle rentre dans le système2; 

● La substance du contenu: c’est les concepts ou 
significations spécifiques véhiculés par les 
sons, le référent en tant que matière 
universelle dont l’existence est absolue ; 

● La forme du contenu: c’est la structure ou 
l’organisation des concepts ou significations, 
l’ensemble des valeurs que prend le référent 
dans un système donné (individu, groupe 
d’individus, société, milieu, environnement). 

Ces classes permettent de comprendre comment 
le langage transforme des éléments bruts en 
systèmes structurés et significatifs. La notion de 
fonction sémiotique a redéfini la présentation du 
signe, élargissant ainsi la conception 
saussurienne et permettant une meilleure 
compréhension du signe, notamment non 
linguistique. En effet, si selon Morris (1938) tout 
peut devenir signe à condition d’être interprété 
comme tel par un interprète, alors tout objet peut 
être considéré comme une expression dès lors 
qu’il participe à une fonction sémiotique. La 
conception hjelmslevienne du signe est donc plus 
adaptée à cette recherche, qui considère que le 
signe linguistique peut, dans un processus 
sémiotique, résulter : i) de la traduction ou du 
transfert dans une langue des caractéristiques, 
propriétés fondamentales et traits distinctifs 
notés par un groupe socio-ethnique chez l’objet 
nommé ; ii) d’une image issue de l’imaginaire 
collectif, des pratiques sociales, des rituels, des 
connaissances sur la nature et l’univers, du 
système de valeurs, des savoir-faire artisanaux, et 
de l’environnement des locuteurs. En d’autres 

2 Un système (il s’agit ici de système de signes) est un 
ensemble d’éléments reliés les uns aux autres de telle sorte 
que la modification de l’existence et de la valeur d’un élément 
donné affecte l’existence et la valeur de tous les autres 
éléments. 

termes, les caractéristiques, propriétés 
fondamentales et traits distinctifs d’un objet, ainsi 
que les représentations du monde extérieur ou 
d’un système de valeurs, peuvent intervenir dans 
la production d’un signe linguistique. L’utilisation 
de ces propriétés et représentations a pour 
fonction sémiotique de les manipuler et combiner 
pour faire émerger des significations, et d’évoquer 
le perceptible, le concret et le connu3 pour 
suggérer ou restituer la réalité. Cela permet de 
créer une image mentale porteuse d’une valeur 
systémique propre à une culture, transmise à 
travers le signe linguistique. Les exemples 
suivants illustrent cette conception du signe, qui 
s’appuie sur celle de Hjelmslev. 

Exemple 1: àkpán. 

Signification : sorte de yaourt végétal et local du 
Bénin fait à base de maïs ou de sorgho. 

Origine: àkpán dérive, par phénomène de 
nominalisation spécifique au gùngbè, de « é kpàn 

» qui signifie littéralement « cela s’est mélangé / 
coagulé ». Cette phrase a été prononcée par la 
Porto-Novienne qui a été à l’origine de la création 
de ce yaourt végétal et local du Bénin quand elle a 
raté la cuisson de l’akassa4 qu’elle préparait en 
réalité. Ainsi, au lieu d’avoir l’akassa sous sa 
forme complètement cuite, elle a eu un mélange 
mi-cuit. Ne voulant pas faire du gaspillage, elle a 
transformé le produit obtenu en une boisson en y 
ajoutant du sucre et du lait. Akpán, le yaourt 
local, si tant apprécié est ainsi créé. 

Exemple 2 : chimère. 

Signification: rêve, utopie, idée irréaliste, vaine 
imagination. 

Origine: la chimère, qui vivait en Lycie, était un 
animal fabuleux avec un corps de chèvre, une tête 
de lion et une queue de dragon. Elle crachait des 
flammes et dévorait sans pitié hommes et 
troupeaux. 

A partir des exemples précédents, l’on constate 
que la signification de l’objet ou de la chose 
nommé (matière) émane de ses propriétés, de ses 

4 Pâte locale préparée à base de l’amidon de maïs. 

3 Il s’agit de quelque chose qui est connu dans une société, un 
groupe social, une culture et non de quelque chose qui est 
nécessairement connu par un individu, une personne. 



6  
Axɔ́ sì bɔ àsá dó Reine / rabattre / entrejambe / Reine, rabats l’entrejambe 

5  Asǔ tòwè jà bɔ àsá dó  Mari / celui de toi / venir / rabattre / entrejambe / Ton mari vient, rabats l’entrejambe 

The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals Press Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0 43

caractéristiques auxquelles un groupe socio- 
ethnique a été sensible, des représentations qu’un 
groupe socio-ethnique en fait ou d’un fait connu, 
subtilement évoqué par un groupe 
socio-ethnique, pour faire naitre par différents 
procédés (métaphore, analogie, addition, 
associations, etc.) une image mentale porteuse 
d’une valeur propre à une culture donnée et 
transmise à travers le signe linguistique 
correspondant. 

L’approche du signe dans la présente étude étant 
clarifiée et illustrée par des exemples, il est aussi 
important de faire part des différentes formes de 
signe qui s’en dégagent et qui, certainement, 
participent de la complexité de l’unité du signe 
reconnue par Saussure (1916). 

1.1.1.2 Les Différentes Formes du Signe 
Linguistique 

Bien que l’utilisation du signe linguistique ne 
pose généralement pas de difficulté, il est souvent 

difficile de trouver une unité ou un élément de la 
langue qui en constitue le point de départ. En 
effet, depuis Platon (v. 428-347 av. J.-C), le signe 
linguistique est couramment confondu avec le 
mot. Cependant, il est facile de constater que 
certaines langues possèdent des mots pour des 
notions ou des objets qui, dans d’autres langues, 
sont exprimés par plusieurs mots, et vice-versa. 
Cette situation est courante car il n’existe pas de 
transcendance idéale permettant de transférer 
intégralement les idées et la richesse d’une langue 
à une autre, en raison du non-isomorphisme 
grammatical, sémantique et stylistique. Cela est 
particulièrement vrai lorsque les langues en 
question sont structurellement et 
sociologiquement éloignées. De plus, lors de la 
création d’un signe linguistique à partir de la 
traduction ou du transfert d’une image 
linguistique issue d’une vision du monde ou de 
l’imaginaire collectif, il arrive que le concept ou 
l’idée à traduire soit matérialisé par plusieurs 
mots fixes, formant ainsi un signe. Les exemples 
suivants illustrent ces réalités linguistiques. 

 

Français Gùngbè Wèmɛgbè Signification 

Sensitive Asǔ tòwè jà bɔ 
àsá dó5 

Axɔ́ sì bɔ àsá 
dó6 

Espèce de mimosa dont les feuilles ont la 
particularité de se rétracter et de se replier les 
unes contre les autres sous l'effet d'un contact ou 
d'une stimulation extérieure 

Canne à 
sucre Lèké Lèké Graminée à tige haute dont est extrait un sucre 

 



The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals PressVolume 25 | Issue 6 | Compilation 1.044

À partir des nombreux exemples similaires que 
l’on peut observer d’une langue à une autre, il 
n’est pas judicieux de réduire le signe linguistique 
à un seul mot. Le signe linguistique n’a pas de 
dimension concrète et bien délimitée. Il peut 
coïncider avec un mot unique, dépasser les limites 
d’un ou deux mots, voire s’étendre à plusieurs. 
Cette conception du signe linguistique est mieux 
comprise à travers le mot composé, la locution ou 
l’expression, notamment idiomatique. En effet, 
ces derniers, qui s’étendent sur plusieurs unités 
lexicales ou morphologiques, portent chacun une 
signification globale, et non par chacune des 
unités qui les composent. Ils fonctionnent alors 
comme des formes globales indivisibles, tout 
comme un mot unique. C’est pourquoi ils sont 
parfois utilisés comme entrées ou sous-entrées 
dans les dictionnaires. Quelle que soit leur 
dimension, le mot composé, la locution et 
l’expression idiomatique fonctionnent comme des 
signes linguistiques, associant un concept, une 
représentation mentale (signifié) et une image 
acoustique (signifiant) [Saussure (1916)], ainsi 
qu’une relation réciproque entre l’expression et le 
contenu [Hjelmslev (1943). 

En partant du constat que le signe linguistique 
peut coïncider avec une unité lexicale ou 
morphologique, mais qu’il peut parfois dépasser 
ces limites pour s’étendre à plusieurs unités, 
convenons qu’une unité mono-lexicale ou mono- 
morphologique porteuse d’une signification est 
un signe linguistique simple. En revanche, une 
unité polylexicale ou poly- morphologique 
porteuse d’une signification est un signe 
linguistique complexe, exemple des mots 
composés, des locutions et des expressions, 
notamment idiomatiques. 

Exemples de signe linguistique simple: 
machiavélique, lὲgbà, narcissisme, gbàgbá, 

gecko, sùn, cocorico, àgasá, draconien, vodun, 

Exemples de signe linguistique complexe :  langue 
maternelle, complexe d’Œdipe, fil d’Ariane, 
franchir le Rubicon, tuer la poule aux œufs d'or, 
axɔ́ sì bɔ àsá dó. 

En résumé, la conception du signe dans cette 
étude s’inscrit dans celle de Hjelmslev, qui associe 
le référent ou la matière à la valeur acquise dans 

un système donné. Les formes simples et 
complexes du signe linguistique sont définies à 
partir de cette conception. La relation entre 
l’expression (signifiant) et le contenu (signifié) 
chez Hjelmslev correspond à ce que Saussure 
appelle signification. Saussure définit la 
signification comme une valeur résultant du 
fonctionnement des langues en tant que système 
(Rastier, 1999). Une clarification conceptuelle de 
la signification, terme plus courant dans le 
contexte des langues, est donc nécessaire pour 
rendre l’étude plus accessible. Cette clarification 
s’étendra également au concept de sens auquel la 
signification est étroitement liée. 

1.1.1.3 La Signification du Signe 

Il est difficile de trouver un terrain d’entente sur 
la question de la signification et une recherche sur 
la définition de sens donnerait probablement des 
résultats similaires (Vaxelaire, 2008). La relation 
entre ces deux termes est également 
problématique (Vaxelaire, 2008) ;  il existe une 
barrière insurmontable entre eux (Shvejcer, 
1988). Malgré la difficulté à trouver une 
définition qui fait l’unanimité, la signification est 
généralement désignée comme une forme stable, 
indépendante des contextes, alors que le sens 
varie selon les contextes (Vaxelaire, 2008). Fort 
de cela, Rastier (1999) remontant à Dumarsais 
(1988) affirme: 

Convenons que la signification est une 
propriété assignée aux signes et le sens une 
propriété des textes (…). Un signe, du moins 
quand il est isolé, n’a pas de sens, et un texte 
n’a pas de signification. La signification 
résulte en effet d’un processus de 
décontextualisation. En revanche, le sens 
suppose une contextualisation maximale aussi 
bien par la langue (le contexte, c’est tout le 
texte) que par la situation (qui se définit par 
une histoire et une culture, au-delà du hic et 
nunc seul considéré par la pragmatique) (p. 
19). 

En d’autres termes, le signe a une signification 
première qui change en fonction du contexte. On 
peut appeler « signification » le contenu supposé 
invariant du signe, son contenu mental universel, 



The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals Press Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0 45

et «sens» ses acceptions ou ses usages en 
contexte. La plupart des théories de la 
signification, sur lesquelles un certain consensus 
semble se dégager, se concentrent sur le signe 
isolé. Cependant, le signe isolé est un artefact 
(Rastier, 1999), ce qui est particulièrement vrai 
pour les signes non linguistiques. Étant un 
artefact, la signification du signe est analysée à 
travers le sens des messages (textes), car selon 
Rastier (1999), l’étude des signes et celle des 
textes se complètent. De plus, le signe n’ayant pas 
toujours la même acception chez les émetteurs et 
les récepteurs dans des contextes différents, pour 
minimiser la perte de message et permettre un 
échange véritable, il est nécessaire que l’émetteur 
et le récepteur partagent à peu près le même « 
vocabulaire » et utilisent un langage commun. En 
bref, ils doivent avoir un code commun, 
c’est-à-dire un ensemble de règles permettant 
d’attribuer une signification aux signes utilisés. 
D’où la nécessité d’analyser la signification du 
signe à travers le sens des messages (textes). Cette 
nécessité découle également du fait que, même si 
la signification du signe est indépendante du 
contexte, il est souvent plus facile de l’établir en 
partant de plusieurs sens. 

Connaissant davantage le signe linguistique, ses 
différentes formes et le rapport entre sa 
signification et sa valeur, pour mieux comprendre 
comment le signe linguistique se construit au 
contact de la culture, il est essentiel de bien 
cerner d’abord cette notion. 

1.1.2 La Notion de Culture 

La culture est un concept parfois insaisissable, 
défini de multiples façons. Pour s’en convaincre, 
Kroeber et Kluckhohn (1952) recensent plus 
d’une centaine de définitions différentes de ce 
concept. En 1973, le politologue français Philippe 
Bénéton a également consacré une thèse de 
doctorat7 aux diverses acceptions du mot « 
culture » selon les disciplines des sciences 
humaines. Pour éviter les malentendus ou la 
surcharge sémantique, il est essentiel de préciser 

7 Cette thèse a été remaniée et publiée sous le titre Histoire 

de mots : culture et civilisation par les Presses de la 
Fondation nationale des sciences politiques en 1975. 

dès le départ le sens particulier que l’on choisit de 
lui attribuer. 

Le concept de « culture » trouve ses racines dans 
l’anthropologie anglaise, notamment grâce à 
l’anthropologue Edward Burnet Tylor8 qui, dès le 
début de son ouvrage Primitive culture paru en 
1871, affirme: 

La culture ou la civilisation, entendue dans 
son sens ethnographique étendu, est cet 
ensemble complexe qui comprend les 
connaissances, les croyances, l'art, le droit, la 
morale, les coutumes, et toutes les autres 
aptitudes et habitudes qu'acquiert l'homme en 
tant que membre d'une société. 

Ainsi définie, la culture ne se limite pas seulement 
aux éléments immatériels tels que la morale, la 
religion, le droit et les croyances, mais inclut 
également des aspects matériels comme les 
monuments et les collections d’objets, qui 
véhiculent des significations culturelles.Elle ne se 
réfère pas uniquement à un ensemble distinct de 
pratiques sociales, mais englobe tout ce qui est 
créé et transmis par l’homme en tant que membre 
de la société. 

La définition de la culture proposée par Tylor est 
souvent citée. Cependant, elle est critiquée pour 
assimiler les notions de civilisation et de culture, 
pour être trop descriptive et pour ne pas mettre 
en évidence tous les aspects que l’on attribue 
aujourd’hui à la culture. De nombreuses autres 
définitions de la culture ont été proposées depuis. 
Kroeber et Kluckhohn (1952) ont compilé, classé 
et commenté ces définitions. Bien que certaines 
soient moins satisfaisantes que celle de Tylor, 
plusieurs ont contribué à mieux cerner la réalité 
culturelle. Par exemple, les sociologues 
américains définissent la culture de manière plus 
restreinte comme ce qui est commun à un  groupe 
d’individus et tout ce qui unit ce groupe. De son 
côté, la philosophie considère comme culturel 

8 Anthropologue britannique, considéré comme un des 
fondateurs de l'anthropologie sociale et culturelle. Né en 
1832 et titulaire d'une chaire d'anthropologie sociale à 
Oxford. 



The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals PressVolume 25 | Issue 6 | Compilation 1.046

tout ce qui est différent de la nature,9 c’est-à-dire 
ce qui est acquis et non inné. En d’autres termes, 
les pratiques et représentations concernées ne 
sont pas innées, mais résultent d’une construction 
sociale.10 Ainsi, le culturel est toute construction 
sociale qui peut être ajoutée à la nature. 

S’inspirant de la définition de Tylor (1871) et de 
plusieurs autres ayant contribué à mieux 
comprendre la culture, l’UNESCO la définit 
comme suit: 

La culture, dans son sens le plus large, est 
considérée comme l'ensemble des traits 
distinctifs, spirituels et matériels, intellectuels 
et affectifs, qui caractérisent une société ou un 
groupe social. Elle englobe, outre les arts et 
les lettres, les modes de vie, les droits 
fondamentaux de l'être humain, les systèmes 
de valeurs, les traditions et les croyances.11 

De manière succincte, une culture englobe un 
savoir, un savoir-faire et un savoir-être. Elle 
représente une prise de conscience de la pensée, 
des relations avec l’environnement et autrui. Plus 
concrètement, notre culture se manifeste dans 
nos comportements quotidiens, nos rituels et 
événements festifs, nos pratiques sociales, nos 
langues, nos traditions, nos systèmes de valeurs, 
notre mode de vie, notre interaction avec la 
nature et l’univers, notre conception des choses, 
ainsi que les connaissances et le savoir-faire 
nécessaires à l’artisanat traditionnel. Elle inclut 
également notre manière de discourir et 
d’exprimer nos pensées héritée de nos ancêtres et 
transmise à nos descendants. 

La culture constitue donc un système de 
production et de création de normes, de modèles, 
de sentiments et de valeurs, de symboles, de 
connaissances, de traditions, de croyances, de 

11 UNESCO (1982). Déclaration de Mexico sur les politiques 

culturelles. Conférence mondiale sur les politiques 
culturelles, Mexico City, 26 juillet - 6 août 1982. Paris: 
UNESCO. 

10 Il s’agit de la nature, la réalité, la vérité, mais avec une 
signification, une conception, un caractère qu’une société 
dégage, fait ressortir, démêle, affranchit, enlumine et 
auxquels elle donne de l'expression. 

9 La nature est tout ce qui existe, c’est-à-dire, tout ce qui 
entoure l’homme et qui n’est pas de son œuvre. C’est aussi ce 
qu’une chose ou un être est fondamentalement. 

représentations et d’institutions. Ce système 
permet à un corps social de se construire en se 
distinguant des autres, et aux individus de se 
reconnaître, accédant ainsi à une identité 
collective. Elle est un ensemble, un système de 
valeurs, de normes et de représentations 
collectives. 

Malgré la recension des écrits et l’indication de 
l’approche théorique des notions importantes de 
l’étude (signe linguistique, signification et sens, 
culture), le cadre théorique semble présenter des 
limites qu’il est nécessaire de repousser. 

1.1.3 Limites du Cadre Théorique 

Pour répondre à la question de recherche, le 
concept de signe a été défini, ses formes simples 
et complexes ont été présentées et un éclairage a 
été apporté sur sa signification et son sens. 
Ensuite, des théories sur la culture ont été passées 
en revue et une approche théorique sur cette 
notion a été proposée pour servir de base aux 
discussions dans la recherche. Malgré cette 
démarche, l’absence apparente de lien entre le 
signe linguistique et la culture semble constituer 
une insuffisance majeure du cadre théorique. En 
effet, cette absence de lien pourrait, si elle était 
avérée, empêcher de comprendre la transmission 
de la culture par la langue à travers le signe 
linguistique. Elle pourrait également empêcher de 
déterminer précisément à quel courant, école ou 
théorie se rattache le processus de transfert 
culturel à travers la langue qu’est la 
culturalisation du signe linguistique. D’où la 
nécessité d’établir ce lien. 

Pour y parvenir, il est important de rappeler que 
la langue est le principal véhicule de la culture. La 
linguistique et la culture sont donc intimement 
liées : la linguistique étudie le langage et, par 
extension, la langue – un système de signes 
linguistiques – qui véhicule la culture humaine. 
Par ailleurs, les anthropologues et les sociologues 
définissent généralement la « culture » comme 
l’ensemble   des   attitudes et des comportements 
transmis et acquis dans une société, y compris la 
langue ; les cultures englobent toute la vie sociale 
(Dubuisson, 1982). De plus, les liens entre la 
linguistique et l’anthropologie, qui étudie 



The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals Press Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0 47

l’homme sous les angles physique, social et 
culturel, sont assez étroits : l’anthropologie étudie 
l’homme à travers le prisme de la culture, et toute 
langue véhicule avec elle, selon Porcher (1995), 
une culture dont elle est à la fois productrice et 
produit. 

La linguistique anthropologique de Foley (1997), 
qui prend « très au sérieux l’idée des quatre 
champs de l’anthropologie: anthropologie 
physique, archéologie, anthropologie culturelle et 
linguistique» et fournit aux étudiants en 
linguistique des « ouvertures concrètes », permet 
à notre cadre théorique de se réclamer sans 
ambages de la linguistique anthropologique. Il est 
cependant important de souligner que l’approche 
de la linguistique anthropologique de cette étude 
s’inspire essentiellement du culturalisme12, 
courant de l’anthropologie nord-américaine qui 
considère comme essentiels les phénomènes de 
contact et d’interpénétration des cultures dans la 
formation d’une société et de la personnalité des 
individus qui la composent. Autrement dit, 
l’approche de cette étude met l’accent sur 
l’influence des phénomènes culturels sur la 
société et l’individu. Elle s’inspire précisément du 
courant du culturalisme porté par des 
anthropologues comme Mead (1970) qui 
considèrent que la culture est un moule façonnant 
les comportements et les représentations des 
individus et que, pour être compris, les 
comportements humains doivent être resitués 
dans le contexte des cultures qui les produisent. 

Ainsi, l’étude doit s’insérer dans l’analyse de la 
situation sociale (Balandier, 1971) où 
interviennent les phénomènes de contact et 
d’interpénétration entre la langue et les cultures. 
Cette analyse passe d’abord par la recherche des 
données essentielles de l’histoire locale. Il 
apparaît ainsi clairement que, dans le cadre de 
cette étude, la compréhension des signes 
linguistiques culturalisés se fera à partir du 
contexte social et des normes culturelles dans 
lesquels les locuteurs de la langue, créateurs et 
utilisateurs par excellence des signes 

12 L'expression provient des travaux de l'école « Culture et 
personnalité », représentée par Ruth Benedict, qui l'emploie 
pour montrer comment l'individu est entièrement façonné 
par la culture du groupe dont il est issu. 

linguistiques, sont insérés au cours du processus 
par lequel s’accomplissent l’intégration, la 
sauvegarde et la transmission des modèles 
culturels à travers ces signes. Cette prise en 
compte du contexte social et des normes 
culturelles nécessite de remonter à l’origine de la 
signification / valeur du signe linguistique. 

1.1.4 Synthèse Sur le Cadre Théorique 

Les signes sont analysés dans cette recherche en 
s’appuyant sur l’approche de Hjelmslev, tout en 
l’élargissant. Cette approche, qui intègre la notion 
de fonction sémiotique, est particulièrement 
adaptée car elle considère que les propriétés ou 
caractéristiques observées chez un objet ou une 
chose, ainsi que les représentations du monde, 
peuvent intervenir dans la production d’un signe 
linguistique par un groupe. Le recours à ces 
caractéristiques ou représentations a pour 
fonction sémiotique d’évoquer subtilement le 
connu ou de créer, par divers procédés 
(métaphore, analogie, addition, etc.), une image 
mentale porteuse d’une valeur systémique propre 
à une culture donnée, transmise à travers le signe 
linguistique utilisé. 

En s’appuyant sur cette approche du signe et sur 
l’évidence que le signe linguistique peut coïncider 
avec une unité lexicale ou morphologique, mais 
qu’il peut parfois s’étendre à plusieurs unités 
lexicales ou morphologiques, il a été convenu 
qu’un signe linguistique simple correspond à une 
unité mono-lexicale ou morphologique porteuse 
d’une unité significative. En revanche, un signe 
linguistique complexe est une unité poly-lexicale 
ou morphologique porteuse d’une unité 
significative. 

Partant de cette approche du signe, du fait que la 
relation entre l’expression (signifiant) et le 
contenu (signifié), selon Hjelmslev, coïncide avec 
ce que Saussure appelle signification et que la 
définition   de  Saussure de la signification comme 
valeur résulte du fonctionnement des langues en 
tant que système (Rastier, 1999), le cadre 
théorique a permis d’apporter une clarification 
conceptuelle sur la signification - terme plus usuel 
que celui de valeur dans le cas des langues - pour 
rendre l’étude accessible à un large public. Le 



The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals PressVolume 25 | Issue 6 | Compilation 1.048

signe isolé étant un artefact (Rastier, 1999), il est 
plus facile d’analyser sa signification à travers 
le(s) sens du ou des message(s) (textes), car 
l’étude des signes et celle des textes se complètent 
(Rastier, 1999). D’où l’extension de la clarification 
conceptuelle de la signification à celle du sens. 

Une approche théorique sur la culture a été 
proposée après une recension des travaux de 
différents auteurs. Combinée à celle du signe 
linguistique, cette approche théorique de la 
culture contribuera à montrer qu’il existe un 
caractère du signe linguistique prédisposant la 
langue à véhiculer la culture. Elle prépare à une 
meilleure compréhension de la notion de 
culturalisation du signe linguistique, tout comme 
le lien entre la linguistique et l’anthropologie, à 
l’origine de la linguistique anthropologique, 
justifie le fondement théorique de cette étude 
selon lequel la culture est un moule qui façonne 
les comportements et les représentations des 
individus. Les signes linguistiques culturalisés 
doivent être replacés au sein des cultures qui leur 
ont donné vie pour que leurs significations/ 
valeurs soient mieux appréhendées. D’où la 
nécessité de remonter à l’origine du signe 
linguistique culturalisé chaque fois que 
nécessaire. 

En somme, le cadre théorique de la culture aidera 
à conceptualiser le caractère du signe linguistique 
prédisposant la langue à véhiculer la culture et à 
l’analyser. L’approche théorique qui soutient 
l’étude étant clarifiée, ainsi que la démarche 
utilisée pour contourner ses limites, il importe 
maintenant d’aborder la méthodologie. 

II. MÉTHODOLOGIE 

La présente section explique tout d’abord le type 
de recherche. Seront ensuite présentés les 
participants, puis les instruments et les méthodes 
de collecte des données seront décrits. Enfin 
suivra la sous-section sur le traitement des 
données. 

2.1 Type de Recherche 
Pour atteindre notre objectif de recherche, nous 
avons adopté une approche qualitative. La 
collecte des données a été réalisée à l’aide 

d’entretiens semi-directifs. Lors de ces entretiens 
approfondis, nous avons utilisé un enregistreur, le 
Genx digital voice recorder (GDVR-901) de 2 Gb. 
Le choix de cette méthode d’enquête repose sur le 
fait qu’en recherche qualitative, on utilise souvent 
de petits échantillons sélectionnés de manière 
intentionnelle (Van Der Maren, 1995). 
L’enregistreur vocal numérique Genx permet de 
capturer les propos des participants tout en 
conservant la spontanéité de leurs réponses, ce 
qui est essentiel pour l’analyse. Il réduit 
également la prise de notes qui complète les 
enregistrements qui ont servi de base à la 
transcription du corpus de cette étude. 

2.2 Participants 

Les participants ont été sélectionnés par 
échantillonnage non probabiliste basé sur un 
choix raisonné. Cette méthode vise à identifier 
des personnes-ressources capables de répondre et 
d’argumenter sur le sujet d’étude, afin de garantir 
un contenu fiable, riche, profond et de qualité. 
Les grandes lignes de la recherche, y compris 
l’objectif de l’entretien, le contenu du guide 
d’entretien, l’importance de la franchise des 
réponses pour la fiabilité des résultats, la 
confidentialité des réponses, ont été présentées à 
ces personnes-ressources. Celles qui ne 
souhaitaient pas participer ou qui n’avaient 
aucune connaissance du sujet ont été informées 
qu’elles pouvaient se désister. Ainsi, sur les 50 
personnes contactées, 15 ont choisi de ne pas 
participer. Les 35 participants restants répondent 
aux critères de pertinence de la structure de la 
population étudiée dans cette recherche. Leur âge 
varie entre 32 et 87 ans et ils exercent diverses 
professions. 

2.3 Méthode de Collecte de Données 

Dans le cadre de cette étude, deux collectes de 
données ont été réalisées sur une période de six 
mois. La première collecte a permis de poser les 
bases du sujet et de recueillir les connaissances 
individuelles des interviewés sur les items du 
guide d’entretien. La seconde collecte a servi à 
chaque participant rencontré lors de la première 
collecte à confirmer ou rectifier ses propos 
précédents, mais surtout à établir, autant que 



 

The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals Press Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0 49

possible, une convergence entre ses propos et 
ceux des autres interviewés sur une même unité. 
Concrètement, lors des entretiens de la deuxième 
collecte, les propos tenus par chaque interviewé 
lors de la première collecte et transcrits par nos 
soins leur sont présentés. Après lecture de ces 
propos, nous leur demandons de les confirmer ou 
de les rectifier, de se prononcer par rapport aux 
dires des autres sur le même élément en 
argumentant leurs réponses. Cette méthode de 
collecte permet de s’assurer de la fidélité de la 
transcription des propos des interviewés, 
d’approfondir les thèmes évoqués, de rassembler 
les éléments de convergence et de noter les 
divergences ou les complémentarités propres à un 

même aspect. Elle vise également à faciliter 
l’interaction entre les participants, qui peuvent 
rebondir sur les discours des uns et des autres, et 
à obtenir une vue comparative des interviewés sur 
chaque thème. De nombreuses ressources en 
ligne (dictionnaires, documents, magazines, 
articles, etc.) sont exploitées pour s’assurer de 
l’exactitude de la synthèse des propos des 
interviewés et, au besoin, les compléter et les 
approfondir pour disposer d’une information 
complète et de qualité. Les deux guides 
d’entretien, élaborés en fonction des besoins en 
information et des exigences de l’étude par 
rapport à son objectif, ont été construits comme 
suit. 

Tableau i. Guide du 1er entretien 

Besoins en informations Éléments d’entretien 

Informations générales 

Profession de la personne-ressource : 
Âge :  
Autres informations utiles (titre/fonction, 
responsabilité) :  
Numéro d’identification de la personne-ressource :  
Langue d’information :  
Avez-vous connaissance de ce que la langue véhicule 
la culture ? 
L’avez-vous découvert par vous-même ?  
Sinon, qui vous l’a fait découvrir ou vous en a parlé ? 
À quelle(s) occasion(s) ?  
Avez-vous réussi à vous rendre effectivement compte 
que la culture est véhiculée à travers la langue ?  
Si oui, de quelle manière ? 

Informations spécifiques relatives aux objectifs de 
l’étude  

Donnez-nous des exemples d’éléments de langue à 
travers lesquels la culture est véhiculée.  
Donnez la signification de chacun de ces éléments. 
Donnez l’origine de l’attribution de chaque 
signification à l’élément de langue y relatif. 
Précisez la manière par laquelle chaque signification a 
été associée à l’élément de langue y relatif13. 

 

13
  A partir de : la littérature, la religion/des croyances, la mythologie, le monde végétal, le monde animal, les phénomènes 

naturels, les faits passés/des vécus historiques, les traditions/habitudes, les connaissances/savoirs, les conceptions/visions, 

les pratiques/usages ou toute autre manière à préciser. 

 

 



The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals PressVolume 25 | Issue 6 | Compilation 1.050

Tableau ii. Guide du 2è entretien 

Besoins en informations Éléments d’entretien 

Informations générales  
 

Profession de la personne-ressource: 
Âge: 
Autres informations utiles (titre/fonction, 
responsabilité): 
Numéro d’identification de la personne-ressource: 
Langue d’information : 
Après la lecture de vos propos transcrits par nous sur 
la transmission de la culture par la langue, 
pouvez-vous les confirmer ? 
Sinon, quels sont les propos auxquels vous souhaitez 
apporter une rectification ? 
Justifiez votre choix de leur apporter une rectification 
Après la lecture des propos d’autres personnes 
interviewées, transcrits par nous, sur des aspects sur 
lesquels ont porté également vos interventions de la 
1ère collecte, avez-vous des observations 
/commentaires à faire ? Si oui, faites-les tout en 
justifiant vos propos. 

Informations spécifiques relatives aux objectifs de 
l’étude 

 

(Confirmation ou rectification des propos de la 
personne interviewée sur les informations spécifiques 
relatives aux objectifs de l’étude au cours du premier 
entretien. 
Justification de son choix de leur apporter une 
rectification. 
Observations / commentaires de la personne 
interviewée après la lecture des propos d’autres 
personnes interviewées sur des aspects sur lesquels 
ont porté également ses interventions de la 1ère 
collecte et justification de ses propos) 

 
Les deux guides d’entretien ont d’abord été 
prétestés auprès de cinq personnes-ressources 
sélectionnées au hasard. Leurs réactions et 
observations ont permis d’affiner certains items, 
améliorant ainsi ces outils de collecte et les 
rendant plus accessibles. Les guides d’entretien 
définitifs en français, tels que présentés ci-dessus, 
sont le résultat de cette procédure. Ils ont 
également été traduits en gùngbè et en fɔngbè par 
des traducteurs expérimentés, afin de garantir la 
fidélité de la traduction au texte original en 
français et d’éviter toute ambiguïté pouvant 
déformer le sens des items pour les personnes- 
ressources. En effet, toutes les personnes- 
ressources contactées ne comprennent pas le 
français ou n’ont pas toujours le niveau de 
maîtrise requis pour mener l’entretien dans cette 

langue. Ainsi, les entretiens se sont déroulés 
exclusivement en gùngbè, en fɔngbè ou en 
français, selon la préférence de chaque 
participant. Malgré cette précaution, les 
personnes-ressources pouvaient utiliser une 
seconde langue si elles le jugeaient nécessaire 
pour mieux éclairer les informations attendues. 
Le choix du français, du gùngbè et du fɔngbè pour 
cette recherche s’explique principalement par la 
perspective de la linguistique anthropologique 
défendue par Foley (1997), selon laquelle la 
langue doit être étudiée comme un élément 
culturel et anthropologique. Pour qu’un 
observateur extérieur comprenne un fait 
linguistique propre à un groupe culturel, il doit 
s’immerger dans la culture de cette langue pour 
en appréhender les représentations cognitives 



The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals Press Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0 51

sous-jacentes. Les cultures de ces trois langues 
sont celles avec lesquelles nous sommes le plus 
souvent en immersion, de différentes manières.  

Contrairement à d’autres langues, nous pouvons, 
à travers la genèse de leurs signes linguistiques, 
comprendre les représentations, attitudes et faits 
de langue, dont la compréhension nécessite la 
connaissance des « habitudes », de la culture et 
de l’histoire des Français, des Gùnnù et des 
Fɔnnù. En resituant chaque signe linguistique au 
cœur de la culture qui l’a fait naître, nous suivons 
le modèle du culturalisme de Margaret Mead. Le 
choix de ces trois langues ou parlers montre 
également que la culturalisation du signe 
linguistique est un principe général applicable à 
toutes les langues. Cela est corroboré par les 
détours occasionnels vers d’autres langues 
lorsque les données disponibles permettent une 
immersion sporadique dans leur culture. 

2.4 Méthode D’analyse des Données 

Les données recueillies à l’aide des guides 
d’entretien ont été traitées par une analyse de 
contenu (Bardin, 1991). Cette analyse a suivi la 
procédure de la « boîte » (Bardin, 1991), soit une 
analyse catégorielle. Le système de catégorisation 
résulte ici d’une classification progressive par 
convergence des éléments. En d’autres termes, 
pour construire le corpus analysé, les 35 
entretiens enregistrés ont été intégralement 
retranscrits, incluant tout ce qui a été dit ou fait 
durant les entretiens (sourires, réflexions, a 
priori, idées reçues). Chaque entretien a d’abord 
été analysé séparément. Dans un premier temps, 
l’analyse thématique de contenu a été horizontale :

 chaque entretien a été analysé thème par thème 
pour mieux comprendre l’idée générale de 
l’interviewé sur chaque thème et situer ses 
réponses dans le contexte de son vécu personnel. 
Ensuite, une analyse thématique verticale a été 
réalisée sur l’ensemble des entretiens pour 
obtenir une vision comparative des interviewés 
sur chaque thème. Pour garantir une analyse 
objective du corpus, les énoncés ou discours ne 
correspondant pas aux objectifs de l’étude ainsi 
que les a priori de l’interviewer ont été éliminés. 
Le corpus a ensuite été découpé en thèmes ou 
séquences correspondant aux besoins en 
information de l’étude qualitative. Les items les 

plus récurrents ont été déterminés par un 
comptage des occurrences des notions et des mots 
cités. Après avoir identifié les unités 
d’enregistrement, celles qui sont convergentes ont 
été regroupées et classées en unités de sens. Ce 
regroupement a permis de dégager les différentes 
unités thématiques analysées. L’analyse des 
unités thématiques a permis de déduire, entre 
autres, les dimensions et les bases de la 
culturalisation du signe linguistique définies par 
des caractères communs. La catégorisation a 
consisté à regrouper les thèmes en catégories 
selon les axes de la recherche. En somme, la 
technique d’analyse a consisté en une analyse des 
données (items) collectées principalement dans 
trois langues ou parlers (français, gùngbè, 
fɔngbè) auprès des personnes interviewées et des 
informations recueillies en ligne pour les 
consolider. Bien qu’elle présente des limites en 
matière de généralisation, l’analyse de contenu a 
permis de décrire le mécanisme et le processus 
des transferts culturels via le signe linguistique. 

III. RÉSULTATS 

L’objectif de cette étude est d’explorer le caractère 
du signe linguistique qui prédispose la langue à la 
transmission de la culture. L’examen se 
concentrera sur la problématique de la culture au 
cœur du processus de construction de la langue, 
la conceptualisation de la culturalisation du signe 
linguistique, ses dimensions, ainsi que le 
mécanisme par lequel s’opèrent les transferts 
culturels qui y sont associés. 

3.1 La Culture au Cœur du Processus de 
Construction de la Langue 
La langue est le véhicule principal de la culture 
d’une société (Porcher, 1995). Cette réalité 
découle du fait que les langues sont façonnées à 
partir des relations qu’elles entretiennent avec les 
cultures : elles se construisent essentiellement au 
contact de la culture d’un groupe social 
déterminé. Autrement dit, durant le processus 
dynamique et continu de construction de la 
langue d’un groupe socio-ethnique, divers 
procédés (association, rapprochement, similitude, 
analogie, transposition, allusion, référence, 
utilisation d’images, d’allégories, etc.) sont 



The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals PressVolume 25 | Issue 6 | Compilation 1.052

employés pour que l’élaboration des éléments 
communicatifs (signes) repose sur l’imaginaire 
collectif, les représentations de la nature et de la 
vie quotidienne locale, l’histoire, les 
connaissances, les traditions, les croyances et les 
systèmes de valeurs de ce groupe social. Ainsi, 
chaque langue se présente comme un système de 
signes linguistiques construits essentiellement à 
partir des éléments constitutifs de la culture d’une 
société ou d’un groupe social déterminé. Par 
exemple, la langue haoussa et le grec comportent 
chacun des signes linguistiques construits à partir 
des éléments de leurs cultures respectives. 

Cette description de la relation intime et même 
fusionnelle entre la langue et la culture constitue 
un cadre permettant de mieux comprendre le 
phénomène par lequel s’opèrent des transferts 
culturels au cours du processus de construction 
du signe linguistique, la culturalisation du signe 
linguistique. 

3.2 Définition de la Culturalisation du Signe 
Linguistique 

Selon le dictionnaire Encyclopædia Universalis
14, 

culturaliser signifie rendre culturel ou considérer 
comme culturel15. Autrement dit, culturaliser 
consiste à apporter ou fournir de la culture à 
quelqu’un ou à quelque chose. La culturalisation, 
selon le même dictionnaire, est l’action de 
culturaliser. 

En s’inspirant de ces définitions et en se basant 
sur la réalité de la construction des langues, qui 
repose sur des transferts culturels à travers des 
signes linguistiques conçus à partir de 
l’imaginaire collectif, des représentations de la 
nature et de la vie quotidienne locale, de 
l’histoire, des connaissances, des traditions, des 
croyances et des systèmes de valeurs d’un groupe 
social déterminé, la culturalisation du signe 
linguistique désignera l’action de le rendre 
culturel. Plus précisément, il s’agit de l’intégration 
des normes, modèles, systèmes de valeurs, 
symboles, connaissances, traditions, croyances, 
conceptions ou représentations qui composent 

15  Consulté à partir de : https://motsavec.fr/. 

14 Consulté à partir de: http://www.encyclopaedia- 
universalis.fr/. 

une culture à un signe linguistique, ainsi que leur 
sauvegarde et transmission par ce signe. 

À travers la culturalisation, une réalité culturelle 
est donc incorporée, absorbée, figée ou portée par 
un signe linguistique ; un trait culturel spécifique 
est fixé ou sauvegardé à travers ce signe ;  ou 
encore, un pan d’une culture est transféré, 
transmis ou reçu à travers ce signe linguistique. 

En tant que partie intégrante de la culture, 
l’élément ou le trait culturel « incorporé », « 
absorbé », « figé », « porté », « sauvegardé », « 
transféré », « transmis » ou « reçu » par ou à 
travers le signe linguistique peut être une 
représentation de la vie quotidienne locale, une 
pratique sociale, religieuse, spirituelle, politique, 
un comportement, une valeur, une idéologie, une 
connaissance, un fait divers ou historique, une 
croyance, un art, la morale, une loi, une coutume, 
des mœurs, une représentation de la nature 
comprise, analysée et interprétée à travers un 
prisme culturel, ainsi que d’autres capacités et 
habitudes acquises par l’homme en tant que 
membre d’une société ou d’un groupe social. 

De manière succincte, on parlera de 
culturalisation d’un signe linguistique lorsqu’il est 
imprégné par les normes, modèles, systèmes de 
valeurs, symboles, connaissances, traditions, 
croyances, conceptions ou représentations qui 
composent une culture, ou lorsqu’il y a survivance 
et/ou transfert des aspects culturels caractérisant 
une société ou un groupe social à travers ce signe. 

Un signe linguistique est alors culturalisé lorsqu’il 
fixe, sauvegarde et transmet la culture dont les 
normes, modèles, systèmes de valeurs, symboles, 
connaissances, traditions, croyances, conceptions 
ou représentations ont servi à sa construction. 
Autrement dit, un signe linguistique culturalisé 
adopte une culture, en en portant, absorbant, 
intériorisant, figeant, fixant ou sauvegardant une 
réalité culturelle, ou en transmettant ou 
contribuant à recevoir un aspect de cette culture. 
Par conséquent, remonter à l’arrière-plan culturel 
ayant servi à l’élaboration d’un signe devient 
précieux pour mieux en comprendre la 
signification. D’où l’importance de resituer, à 
travers l’évocation de leur origine, les signes 



The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals Press Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0 53

linguistiques au cœur des cultures qui les ont fait 
naître, afin de mieux les appréhender. 

Les trois dimensions précédemment évoquées de 
la culturalisation du signe linguistique sont 
approfondies et illustrées par des exemples dans 
le développement qui suit. 

3.3 Différentes Dimensions de la Culturalisation 
du Signe Linguistique 

3.3.1 La Culturalisation Comme L’intégration D’une 
Culture à un Signe Linguistique 

3.3.1.1 Description de la Dimension 

Par cette dimension de la culturalisation, le signe 
linguistique intériorise les modèles, normes, 
systèmes de valeurs, symboles, connaissances, 
traditions, croyances, conceptions et 
représentations d’une culture. 

3.3.1.2 Illustrations 

Exemple 1: en rang d’oignons.  

Signification: rangé sur une seule ligne. 

Origine: deux explications sont proposées. La 
première, la plus simple, fait référence à la 
manière dont les paysans assemblaient les 
oignons avec des liens de paille, du plus gros au 
plus petit. La seconde explication provient du 
baron d’Oignon, grand maître de cérémonie, qui 
avait l’art de placer les personnalités sur une 
même ligne et par ordre de taille. 

Exemple 2: avoir maille à partir. 

Signification: avoir un différend avec quelqu’un. 

Origine: la « maille » était, sous les Capétiens, la 
plus petite monnaie qui valait un demi- denier. Le 
verbe « partir » signifiant à cette époque « 
partager ». On comprend aisément ce que pouvait 
avoir de critique la situation qui consistait à 
partager un demi-denier avec quelqu’un. 

3.3.2 La Culturalisation Comme la Sauvegarde 
D’une Culture à Travers un Signe LInguistique 

3.3.2.1 Description de la Dimension 

À travers cette dimension de la culturalisation, le 
signe linguistique fixe, préserve ou sauvegarde les 

normes, modèles, systèmes de valeurs, symboles, 
connaissances, traditions, croyances, conceptions 
ou représentations. 

3.3.2.2 Illustrations 

Exemple 1: lidosùn. 

Signification: le mois où l’on plante le petit mil, 
soit avril. 

Origine: en raison de la division de l’année basée 
sur certaines constantes climatiques et végétales, 
le quatrième mois (sùn) de l’année correspond, en 
milieu fɔn, à la période où l’on plantait le petit mil 
(li). D’où son appellation « lidosùn », le mois où 
l’on plante le petit mil. 

Exemple 2: être sur la sellette / mettre sur la 
sellette. 

Signification: -  être accusé, être celui dont on 
parle, dont on examine les torts et les mérites 
(être sur la sellette) ;- interroger quelqu’un, le 
questionner comme un accusé (mettre sur la 
sellette). 

Origine: le sens de ces expressions devient clair 
lorsqu’on sait que la sellette était autrefois un 
petit tabouret sur lequel on faisait asseoir les 
accusés pour les interroger. 

3.3.3 La Culturalisation Comme la Transmission 
D’une Culture à Travers un Signe Linguistique 

3.3.3.1 Description de la Dimension 

À travers cette dimension de la culturalisation, 
une réalité culturelle ou un trait culturel 
spécifique, qu’il soit encore d’actualité ou éteint, 
est communiqué, propagé ou diffusé à travers un 
signe linguistique. Sinon, cette réalité ou ce trait 
culturel est accueilli, acquis, admis ou perçu par 
les sens grâce à un signe linguistique. 

3.3.3.2 Illustrations 

Exemple 1: croque-mort. 

Signification: employé des pompes funèbres. 

Origine: autrefois, pour s’assurer que l’on 
n’enterrait pas quelqu’un vivant, la personne 
chargée de fermer le cercueil mordait l’orteil du 
présumé mort. Si ce dernier ne réagissait pas, cela 
confirmait qu’il était bien décédé et on pouvait 



The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals PressVolume 25 | Issue 6 | Compilation 1.054

l’enterrer sans crainte qu’il ne se réveille. 
L’homme qui s’occupait du cercueil a ainsi été 
surnommé « croque-mort », bien que cette 
pratique ne soit plus en usage. 

Exemple 2: càkì ɖòkpó.16  

Signification: mille francs CFA. 

Origine: à l’époque où il n’y avait pas de billets, 
les pièces étaient regroupées par lots de 1000 
francs CFA et placées dans de petits sacs en kénaf 
appelés càkì en fɔnɡbè. C’est pourquoi, pour dire 
1000 francs CFA, on dit càkì ɖòkpó en fɔnɡbè. En 
ɡùnɡbè on dit àkpò

17
 ɖòkpó qui signifie la même 

chose. Il en est de même en yoruba ou l’on dit 
àkpò kàn

18. Bien que cette pratique ne soit plus 
d’actualité, tant que ces langues continueront 
d’être parlées, les signes linguistiques qui la fixent 
solidement seront toujours là pour la transmettre 
d’une génération à l’autre grâce à l’étymologie. 

Comme on peut le noter à travers des exemples 
précédemment utilisés, les trois dimensions de la 
culturalisation du signe linguistique peuvent être 
mêlées19 car elles ne forment que différents 
aspects de ce phénomène à la fois linguistique et 
anthropologique dont les sens sont liés, 
interdépendants et les mécanismes multiples. 

3.4 Mécanisme de Culturalisation du Signe 
Linguistique 

Après avoir décrit globalement le mécanisme de 
culturalisation du signe linguistique, l’étude 
présente diverses bases de réalisation du 
processus en les analysant à partir des 
illustrations. 

3.4.1 Description du Mécanisme de Culturalisation 
du Signe Linguistique 

En observant l’environnement, en étant en 
contact avec la nature, en pratiquant, en 
analysant et en étudiant la religion et les 
croyances, en s’inspirant de la littérature, du 

19 Dans ce contexte, le même signe linguistique peut 
clairement servir à intérioriser, préserver et diffuser un 
aspect d’une culture. 

18 àkpò kàn / àkpò / kàn / sac / un /.  

17 Signifie à la fois « sac » et « poche » en ɡùnɡbè. 

16  Càkì ɖòkpó / càkì / ɖòkpó / / sac / un /. 

monde végétal, du monde animal, des 
phénomènes naturels, des faits historiques, des 
traditions et de la mythologie, des individus ou 
des groupes sociaux peuvent identifier et noter 
des caractéristiques distinctives à partir des 
réalités, des images, des tableaux et des scènes 
que ces éléments présentent.  Ces 
caractéristiques, une fois remarquées et notées, 
permettent de créer des signes linguistiques grâce 
à divers procédés20 (analogie, rapprochement, 
similitude, transposition, utilisation d’images, 
d’allégories, de métaphores, transfert, extension, 
allusion, etc.). En d’autres termes, les locuteurs 
d’une langue donnée puisent les éléments 
communicatifs (signes) nécessaires pour 
exprimer leurs pensées et échanger avec les 
autres à partir des significations élaborées dans 
leur interaction avec l’environnement/la nature 
(le monde végétal, le monde animal, les 
phénomènes naturels), des réalités locales, des 
conceptions, des connaissances et savoirs 
endogènes, des images, des tableaux et des scènes 
inspirés par la littérature, la mythologie, la 
religion/les croyances, les vécus historiques, les 
traditions et les usages. Ils codifient ces éléments 
communicatifs pour faire de la langue un 
véritable instrument de communication. En 
fonction de divers facteurs, les individus et les 
groupes sociaux créent alors des formules 
culturelles diverses et participent au dynamisme 
de la construction des langues. Ainsi, les langues 
se codifient essentiellement au contact de la 
culture d’un groupe social déterminé. Ce 
mécanisme est utilisé pour la culturalisation du 
signe linguistique à partir de différentes bases 
culturelles. 

3.4.2 Les principales Bases de Culturalisation du 
Signe Linguistique 

Les fondements de la culturalisation du signe 
linguistique sont nombreux et diversifiés. On peut 
en identifier les plus significatifs. 

20 Le plus souvent, ce sont des individus qui créent des 
signes. Une fois créés, ces signes sont progressivement 
adoptés par d’autres individus et, ce faisant, finissent par être 
intégrés par le groupe social et même au-delà. 



The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals Press Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0 55

3.4.2.1 La Culturalisation du Signe Linguistique à 
Partir de la Littérature 

Le transfert culturel à travers un signe 
linguistique peut s’opérer à partir de la littérature 
(orale ou écrite) qui, selon Kesteloot (2012), est 
avant tout une manifestation culturelle. En 
d’autres termes, un aspect du sujet, de l’histoire 
racontée ou de l’expérience narrée dans une 
œuvre littéraire peut servir de base à des groupes 
pour élaborer, par divers procédés, un signe 
linguistique. 

Exemple 1 : harpagon. 

Signification :  homme avare et cupide. 

Origine : ce personnage de Molière dans L’Avare 

est devenu l’archétype de l’homme avide et 
extrêmement avare. 

Exemple 2: tò ɖé to nukɔn na Alàcɛ.21 

Signification :  il y a mieux ailleurs que ce dont on 
vante « exagérément » les mérites, les exploits, 
les talents, la valeur ou l’immensité. 

Origine : en référence à la réplique cinglante, par 
chanson, du chanteur traditionnel gùn Dosu 

Lɛtriki à son aîné et maître Yeɖenu Ajahwi
22

 qui, à 
travers ses compositions musicales, tend à 
considérer Alàcɛ Hwɛzùnmὲ23

, son village natal, 
comme le centre du monde et les artistes 
chanteurs qui en sont originaires, lui-même en 
premier, comme la crème de la crème. 

3.4.2.2 La Culturalisation du Signe Linguistique à 
Partir de la Religion / Des Croyances 

Les faits, les enseignements et les idées reçues 
issus des croyances ou des religions peuvent jouer 
un rôle dans le processus de transfert culturel par 
signes linguistiques. En d’autres termes, ces 

23 Il s’agit d’une localité de la Commune d’Avrankou au 
Bénin. Tout comme Léopold Sédar Senghor l’a fait pour Joal, 
au Sénégal, à travers ses écrits, Yeɖenu Ajahwi a rendu 
célèbre cette localité qui l’a vu naitre à travers ses chansons. 

22 Yeɖenu Ajahwi est un artiste traditionnel béninois. Le 
talent extraordinaire dont il fait preuve dans ses 
compositions musicales en fait le maître incontesté de son 
genre musical et l’un des grands et des plus célèbres maîtres 
de la musique béninoise. 

21 / tò / ɖé / to / nukɔn / na / Alacɛ / / pays, localité / certain 
/ être / devant / par rapport à / Alàcɛ / Il existe une localité 
par-devant ou en avance sur Alàcɛ. 

éléments peuvent servir de base à des groupes 
sociaux pour créer des signes linguistiques. 

Exemple 1: être né sous une bonne étoile (ou 
mauvaise étoile).  

Signification: avoir (ou ne pas avoir) de la 
chance, du succès. 

Origine: cette expression fait référence à 
l’astrologie, une science ancestrale qui postule 
que les astres influencent nos vies. Ainsi, être né 
sous une bonne (ou mauvaise) étoile signifie avoir 
(ou non) de la chance. 

Exemple 2: vendre son âme au diable. 

Signification: compromettre son salut par une 
action impardonnable. 

Origine: cette expression provient d’une croyance 
populaire du Moyen Âge selon laquelle certains 
pouvaient échanger leur âme avec le diable contre 
des biens matériels. 

3.4.2.3 La Culturalisation du Signe Linguistique à 
Partir de la Mythologie 

Les récits fabuleux des dieux, des demi-dieux et 
des héros de divers peuples, civilisations ou 
régions, ainsi que les idées et valeurs imaginaires 
qu’un groupe humain projette sur un phénomène 
de société, peuvent fournir des métaphores et des 
symboles pour exprimer des traits de caractère, 
des comportements spécifiques ou évoquer 
différentes images. 

Exemple 1 : traquer la Bête du Gévaudan. 

Signification : poursuivre quelque chose ou 
quelqu’un avec une détermination intense, 
souvent dans un contexte de chasse ou de 
recherche obstinée. 
Origine : la « Bête du Gévaudan » fait référence à 
une créature mystérieuse qui a terrorisé la région 
du Gévaudan (aujourd’hui la Lozère et la 
Haute-Loire) en France entre 1764 et 1767. Le roi 
Louis XV a envoyé des chasseurs professionnels 
pour traquer la Bête. En septembre 1765, 
François Antoine, porte-arquebuse du roi, a tué 
un grand loup identifié comme la Bête. 
Cependant, les attaques ont repris peu de temps 
après. Finalement, en juin 1767, un paysan 



The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals PressVolume 25 | Issue 6 | Compilation 1.056

nommé Jean Chastel a abattu un autre loup, 
mettant fin aux attaques. Les récits sur la « Bête 
du Gévaudan » varient, mais elle est souvent 
décrite comme un loup gigantesque ou un hybride 
entre un loup et un chien. 

Exemple 2 : affronter la Tarasque. 

Signification: faire face à un grand danger ou à 
une situation très difficile, souvent avec courage 
et détermination. 

Origine: Le nom « Tarasque » provient du 
provençal “tarasco”, auquel, selon la légende, la 
ville de Tarascon en Provence doit son nom. La 
Tarasque est un monstre légendaire du folklore 
provençal, souvent représenté comme un hybride 
avec des caractéristiques de plusieurs animaux. 
Elle vivait dans les marécages près de Tarascon, 
terrorisant les habitants et détruisant tout sur son 
passage. Elle est célèbre pour avoir été 
apprivoisée par Sainte Marthe, selon la légende 
locale. 

3.4.2.4 La Culturalisation du Signe Linguistique à 
Partir du Monde Végétal 

La culturalisation du signe linguistique peut 
émerger des représentations développées par les 
communautés dans leur interaction avec le 
monde végétal. 

Exemple 1: pomme de lait.  

Signification: la caïmite. 

Origine: la désignation « pomme de lait » 
provient du fait qu’une pulpe laiteuse (latex) 
s’écoule de ce fruit ressemblant à une pomme 
lorsqu’on le coupe. 

Exemple 2: àkú-masà
24

 (oignon du printemps). 

Signification: oignon de sécheresse. 

Origine: cette désignation provient du fait que, 
pour les Gùnnù et autres parentés aja-tado, ce 
type d’oignon n’apparait qu’en saison sèche. 

3.4.2.5 La Culturalisation du Signe Linguistique à 
Partir du Monde Animal 

La culturalisation du signe linguistique peut 
émerger des représentations développées par les 

24  / Àkú / masà // Sècheresse / dimunitif de àlùmasà 
(oignon) / Oignon de sécheresse. 

communautés dans leur interaction avec le 
monde animal. 
Exemple 1: avoir du plomb dans l’aile. 

Signification: être atteint dans sa santé, sa 
fortune ou sa considération. 

Origine: cette expression fait référence à la 
situation critique (perte de force, mauvais 
fonctionnement) causée par l’impact d’une 
cartouche d’arme sur l’aile d’un oiseau. 

Exemple 2: xɔmɛsi
25

 (gecko).  

Signification : maitresse de chambre26. 

Origine: les geckos se nourrissent d’insectes 
nuisibles que l’on rencontre dans les maisons. On 
les aperçoit souvent la nuit, aux aguets, grimpant, 
rampant ou marchant le long des luminaires et 
des plafonds en quête de ces insectes nuisibles 
pour les humains (moustiques, fourmis ailées, 
mouches, cafards). En faisant cela, les geckos 
protègent notre santé et celle de nos proches, tout 
en nous évitant l’utilisation de produits chimiques 
et de pesticides nocifs pour l’environnement. Ils 
agissent comme une maîtresse de maison, 
généralement aux aguets, qui protégerait son 
espace conjugal de tout ce qui pourrait être 
préjudiciable à sa famille. C’est pourquoi les 
Gùnnù ont donné à ces alliés, excellents 
régulateurs naturels de nuisibles, généralement 
collés aux murs des chambres, le nom de xɔmɛsi, 
maîtresse de chambre. 

3.4.2.6 La Culturalisation du Signe Linguistique à 
Partir des Phénomènes Naturels 

Les groupes sociaux peuvent interpréter des 
phénomènes naturels, qu’ils soient universels ou 
spécifiques à leur environnement, à travers un 
prisme culturel afin de créer des signes 
linguistiques. 

Exemple 1: hwezé
27. 

Signification: l’Orient, l’est. 

27 Hwe zé /soleil / pointer, se lever / Là où le soleil pointe, se 
lève. 

26 Il s’agit de la traduction littérale de xɔmɛsi. 

25 / Xɔ / mɛ / si // Chambre / dans / femme / Femme / 
maitresse de chambre. 



The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals Press Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0 57

Origine: l’identification de cet endroit comme 
étant le point de l’horizon où le soleil se lève lui a 
valu le nom de hwezé par les Gùnnù. 

Exemple 2: se coucher avec les poules.  

Signification: aller dormir très tôt. 

Origine: les poules ont la réputation de se 
coucher tôt. En réalité, elles se couchent avec le 
soleil : tôt en hiver et plus tard en été. 

3.4.2.7 La Culturalisation du Signe Linguistique à 
Partir des Faits Passés / des Vécus Historiques 

Les signes linguistiques peuvent également être 
élaborés à partir des expériences de vie, des faits 
et des événements réels survenus à différentes 
périodes de l’évolution d’un groupe social. 

Exemple 1: zinsutakwɛ. 

Signification: 1- impôt de Zinsou. 

2- répression excessive et épouvantable évoquant 
les actes redoutables liés au recouvrement de 
l’impôt établi par Émile Derlin Zinsou. 

Origine: Émile Derlin Zinsou, ancien président 
du Dahomey (actuel Bénin), avait pour vision, à 
son avènement au pouvoir, de développer son 
pays en comptant sur les ressources internes 
plutôt que sur l’aide étrangère. Le Bénin ne 
disposant pas de ressources minières 
significatives, il fallait compter sur un budget 
essentiellement fiscal, « nos propres forces », 
comme le dirait par la suite le régime 
révolutionnaire de Kérékou. Ainsi, les impôts ont 
augmenté et, malgré la noblesse de la vision, sont 
devenus insupportables pour une population au 
pouvoir d’achat déjà très limité. Dans ces 
conditions, leur recouvrement faisait souvent 
l’objet d’une répression excessive et 
épouvantable28. Cette répression était si terrible 
que l’expression « é ná myán wè xú zinsútakwɛ » 
a  pris le sens d’intimidation29, de menace  d’actes 

29 Lors d’une interview réalisée par le célèbre journaliste en 
langue fɔn Albert Kinhouandé, juste après la Conférence 
nationale des forces vives du Bénin de 1990, le président 
Émile Derlin Zinsou s’est exprimé sur la question de l’impôt 
controversé de Zinsou, zinsútakwɛ, en posant la question 
rhétorique suivante en maxigbè: « zinsútakwɛ ɔ, Zinsú kpo 

28 Les gens allaient jusqu’à abandonner leur maison ou fuir et 
se cacher, même sur les toits. 

redoutables rappelant la répression excessive liée 
au non-paiement de l’impôt établi par Émile 
Derlin Zinsou. 

Exemple 2: boire comme un templier.  

Signification: être un grand buveur. 

Origine: cette expression provient de la mauvaise 
réputation faite aux templiers sous Philippe le 
Bel. Cherchant à les évincer et à affaiblir leur 
pouvoir, il les accusa de corruption et de 
nombreux vices, dont celui d’être des ivrognes. 
L’expression est restée. 

3.4.2.8 La Culturalisation du Signe Linguistique à 
Partir des Traditions / Habitudes 

Les groupes sociaux créent également des signes 
linguistiques en se référant à leurs manières 
habituelles d'agir ou de penser, leurs coutumes, 
leurs mœurs, ainsi qu’aux capacités ou habitudes 
qu’ils ont acquises en tant que membres d’une 
société ou d’un groupe social. 

Exemple 1 : mettre en quarantaine. 

Signification: isoler quelqu’un ou quelque chose 
de force, le tenir à l’écart pendant une période 
donnée. 

Origine: à l’origine, la quarantaine désignait une 
période d’isolement de quarante jours imposés 
aux personnes ou marchandises provenant de 
pays touchés par des épidémies. Aujourd’hui, ce 
terme s’est élargi pour désigner tout isolement 
forcé, sans notion de durée précise. 

Exemple 2: se regarder en chiens de faïence. 

Signification: se regarder avec hostilité, méfiance 
ou animosité. 
Origine: cette expression fait référence aux 
statuettes de chiens en faïence, souvent placées 
face à face sur les cheminées. Ces chiens 
semblaient se fixer avec un regard sévère, comme 
s’ils étaient en conflit. 

3.4.2.9 La Culturalisation du Signe Linguistique à 
Partir des Connaissances / Savoirs 

Les signes linguistiques se forment également à 
partir des connaissances acquises par l’étude, 

mɛ è nɔ yi wè à ? », ce qui signifie: « L’impôt de Zinsou en 
question va-t-il dans les poches de Zinsou ? ».  



The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals PressVolume 25 | Issue 6 | Compilation 1.058

l’observation, l’apprentissage et/ou l’expérience. 
Ces connaissances, développées par un groupe 
social, peuvent concerner la nature et l’univers, 
un art, une discipline, une science, une profession 
ou tout autre domaine. 

Exemple 1: perdre la tête.  

Signification: devenir fou. 

Origine : La tête est considérée comme le centre 
de l’intelligence chez l’homme. Avoir la tête bien 
en place sur les épaules symbolise l’équilibre de 
l’esprit. À l’inverse, « perdre la tête » signifie 
perdre toute notion de réalité. 

Exemple 2: àɡbɔnɔ30
 (résistant, endurant, 

courageux). 

Signification: personne ferme et énergique face 
aux situations, de danger, de souffrance ou de 
difficultés notamment. 

Origine: le terme « àɡbɔnɔ » dérive de « àɡbɔ » 
(souffle) qui symbolise des vertus telles que la 
résistance, l’endurance et le courage dans le 
milieu traditionnel fɔn et autres parentés àjàtádó. 
Le résistant, l’endurant, le courageux est ainsi 
assimilé à un « détenteur de souffle ». 

3.4.2.10 La Culturalisation du Signe Linguistique à 
Partir des Conceptions / Visions 

Le signe linguistique peut également être créé à 
partir de la manière dont un groupe social 
perçoit, par l’œil ou par l’esprit, une réalité 
concrète ou abstraite. En d’autres termes, sa 
représentation globale ou particulière des objets 
ou des choses peut servir de base à la création 
d’un signe linguistique. 
Exemple 1: faire des yeux de merlan frit. 

Signification : avoir un regard ridicule, criant de 
niaiserie. 

Origine: lorsque vous faites frire un poisson, ses 
yeux deviennent globuleux et luisants. Dès le 
XVIIIe siècle, on comparait ce regard de « carpe 
frite » à celui des amoureux transis devant leur 
belle. Avec l’évolution de la langue et peut-être 
des  goûts  culinaires,  c’est le merlan qui a été mis 

30 / Àɡbɔ / nɔ // souffle / morphème de possession / 
Détenteur de souffle. 

à l’honneur, tel qu’attesté par Larousse à la fin du 
XIXe siècle. 

Exemple 2: nyisέ31. 

Signification: oiseau qui peuple la savane 
africaine et se perche sur les grands herbivores 
tels que les bœufs, les buffles, les antilopes, les 
girafes, les hippopotames, les phacochères et les 
rhinocéros. 

Origine: les oiseaux appelés « nyisέ » prélèvent 
des lambeaux de peau, des insectes et autres 
parasites sur la peau des bœufs pour se nourrir. 
Ils soulagent les animaux en les nettoyant. Les 
bœufs bénéficient non seulement de l’élimination 
de leurs parasites, mais aussi d’un avertissement 
en cas de danger : en effet, le pique-bœuf pousse 
des cris stridents à l’approche d’un prédateur. 
Ainsi, pour les Gùnnu et autres parentés àjàtádó, 
il apparaît comme « l’ange protecteur du bœuf », 
d’où le nom « nyisέ » qui lui est donné. 

3.4.2.11 La Culturalisation du Signe Linguistique à 
Partir des Pratiques / Usages 

Les signes linguistiques peuvent aussi être 
construits à partir de l’expérience acquise lors de 
la mise en œuvre ou par l’exercice répété d’une 
activité, d’une profession, d’un rituel, d’une 
dévotion, d’un art, d’une technique, etc. 

Exemple 1: chercher une aiguille dans une botte 
de foin. 

Signification: chercher quelque chose de quasi 
introuvable, tenter une chose extrêmement 
difficile. 

Origine: cette expression est facilement 
compréhensible: quiconque tente de retrouver 
une aiguille de couture tombée dans une botte de 
foin a très peu de chances de la retrouver. 

Exemple 2: gbɛɛn kàn yɔyɔ́ ɖó kàn xóxó nu
32

. 
Signification : tisser la nouvelle corde au bout de 
l’ancienne. 
Origine: l’expression métaphorique « tisser la 
nouvelle corde au bout de l’ancienne » trouve son 

32 / Gbɛɛn / kàn / yɔyɔ́ / ɖó / kàn / yɔyɔ́ / nu // tisser / corde 
/ nouveau / sur / corde / ancien / bout /Tisser la nouvelle 
corde au bout de l’ancienne. 

31 / nyi / sέ // Bœuf / ange protecteur, Dieu / Ange protecteur 
du bœuf. 



The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals Press Volume 25 | Issue 6 | Compilation 1.0 59

origine dans une pratique courante autour des 
puits en milieu gùn et autres parentés àjàtádó. 
Lorsqu’une corde servant à tirer l’eau du puits se 
casse, la nouvelle corde est généralement nouée 
ou tissée au bout de la partie restante de 
l’ancienne, souvent suspendue au support 
transversal de la margelle. D’où l’expression « 
gbɛɛn kàn yɔyɔ́ ɖó kàn xóxó nu ». Elle s’est élargie 
au sens figuré pour signifier « se servir des choses 
anciennes comme fondation ou sous-bassement 
pour mettre en place les nouvelles ». 

Comme on peut le noter à travers les exemples 
utilisés, les différentes bases du processus de 
culturalisation du signe linguistique peuvent se 
mêler, car, comme le reconnaît si bien Bastide33, 
tout est interconnecté dans une culture. Les 
différents éléments intervenant dans ce 
processus, qui relèvent avant tout de la culture, 
n’échappent pas à ce principe général. 

IV. DISCUSSION 

Les résultats de cette recherche montrent une 
relation significative entre la langue et la culture. 
Les mythes, les traditions et les valeurs, 
encapsulés dans les signes linguistiques, sont 
transmis de génération en génération à travers la 
langue, faisant de la culturalisation des signes 
linguistiques le fondement du transfert culturel 
par la langue. Cela signifie que cette 
culturalisation est le caractère du signe 
linguistique qui prédispose la langue à 
transmettre la culture. Ainsi, les résultats 
confirment que l’objectif de la recherche est 
atteint et soutiennent l’idée que la langue est le 
véhicule de la culture. Cependant, ces résultats 
semblent contredire certains postulats. Selon 
Porcher (1995), toute langue véhicule une culture 
et est le principal vecteur culturel d’une société. 
Or, en décrivant le processus de construction des 
langues  au  contact   des  cultures, les résultats de 
l’étude montrent que chaque langue est un 
système de signes linguistiques principalement, 
 mais pas exclusivement, construit à partir des 
éléments culturels d’une société ou d’un groupe 
social spécifique. Cette réalité révèle que la 

33 Résumé de Bastide dans Encyclopædia Universalis (corpus 
1, page 114). 

culturalisation des signes linguistiques présente 
des particularités. Ces particularités, qui seront 
abordées dans des publications futures, 
permettront de mieux comprendre l’importance 
de l’analyse de la relation entre langue et culture 
sous un prisme multiculturel. 

V. CONCLUSION 

À partir d’une approche qualitative, cette étude 
menée auprès de 35 personnes-ressources a 
permis de mieux comprendre que les langues 
dépendent des relations qu’elles entretiennent 
avec les cultures. Chaque langue se présente 
comme un système de signes linguistiques, 
simples et complexes, construits principalement à 
partir des éléments constitutifs de la culture d’un 
groupe socio-ethnique donné. La culturalisation 
apparaît donc comme le caractère du signe 
linguistique qui prédispose la langue à diffuser la 
culture. Une description globale du mécanisme a 
présenté les trois dimensions interdépendantes 
de ce trait et les onze bases, représentatives du 
déroulement du processus, en les analysant. 

Ces apports de l’étude débouchent sur deux 
recommandations clés. 

RECOMMANDATION 

La linguistique, en particulier la linguistique 
anthropologique, pourrait, grâce à la notion de 
culturalisation du signe linguistique, aider 
l’anthropologie, la sociologie et d’autres sciences 
connexes à approfondir leurs recherches et 
réflexions sur les processus de transferts 
culturels. 
Attirer l’attention des chercheurs et des 
spécialistes sur cette passerelle pourrait être 
extrêmement bénéfique pour la complémentarité 
entre les disciplines, ainsi que pour 
l’interdisciplinarité et l’intersectorialité qui sont 
de plus en plus recommandées pour enrichir et 
améliorer la qualité des apprentissages. 

RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES 

1. Adjibodou, I. A., (2023). Influence de la 

culturalisation du signe linguistique sur les 

processus de la communication et du 

développement (Thèse de doctorat, Ecole 



The Culturalization of the Linguistic Sign : Foundation of the Transmission of Culture through Language

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2025 Great Britain Journals PressVolume 25 | Issue 6 | Compilation 1.060

doctorale pluridisciplinaire «Espaces, 
Cultures et Développement»). Université 
d’Abomey-Calavi. Inédit. 

2. Balandier, G. (1971). Sociologie actuelle de 

l'Afrique noire (dynamique sociale en Afrique 

centrale). 3e édition. Paris : PUF. 
3. Bardin, L. (1991). L’analyse de contenu.   

Paris: EHE en sciences sociales. 
4. Bayachou, K., Er-Radi, A., Eljouti, A. (2009- 

2010). Le lexique entre la motivation et 

l’arbitraire. Master Langue française et 

diversité linguistique, Université Mohammed 
V. Consulté à partir de http://fr.slideshare. 
net/guest4e68fd8/le-lexique-entre-la-motivat
ion-et- larbitraire. 

5. Bénéton, P. (1973). Culture: contribution à 

l’histoire d’un mot (Thèse de doctorat, 
Sciences politiques). Université Paris 1 
Panthéon-Sorbonne. 

6. Dubois, J., Giacomo, M., Guespin, L., 
Marcellesi, C., Marcellesi, J-B., Mevel, J-P. 
(1973). 

7. Dictionnaire de linguistique. Paris : Larousse. 
8. Dubuisson, M. (1982). Remarques sur le 

vocabulaire grec de l'acculturation in Revue 

belge de philologie et d'histoire, tome 60, 
fasc. 1. Antiquité-Oudheid, 5-32. Consulté à 
partir de http://www.persee.fr/doc/rbph_ 
0035-0818_1982_num_60_1_3360. 

9. Dumarsais, C. C. (1988). Des tropes, ou des 

différents sens. Ed. F. Douay-Soublin. Paris: 
Flammarion. 

10. Foley, W. (1997). Anthropological Linguistics. 
New-York: Oxford University Press. 
Hjelmslev, L. (1943). Prolégomènes à une 

théorie du langage. Paris: Éditions de Minuit. 
Kesteloot, L. (2012). La littérature négro- 
africaine face à l’histoire de l’Afrique. Afrique 

contemporaine n° 241, 43-53. 
11. Kroeber, A. L., Kluckhohn, C. (1952). Culture: 

a critical review of concepts and definitions. 
Papers. Peabody Museum of Archaeology & 

Ethnology, Harvard University, 47(1), viii, 
223. Launay, M. (2003). Note sur le dogme de 
l’arbitraire du signe et ses possibles 
motivations idéologiques. Mélanges de la 

Casa de Velázquez, 33-2, 275-284. Consulté à 
partir de https://doi.org/10.4000/mcv.227. 

12. Martinet, A. (1960). Éléments de linguistique 

générale. Paris : Armand Colin. 
13. Mead, M. (1970). Culture and commitment: a 

study of the generation gap. Garden City, NY: 
Natural History Press. 

14. Morris, C. W. (1938). Foundations of the 

theory of signs. Chicago: University of 
Chicago Press. 

15. Organisation des Nations Unies pour 
l’éducation, la science et la culture [UNESCO]. 
(1982). Déclaration de Mexico sur les 

politiques culturelles. Conférence mondiale 
sur les politiques Culturelles, Mexico City, 26 
juillet - 6 août 1982. Paris: UNESCO. 

16. Platon. (Ve-IVe siècle av. J.-C.). Cratyle. 
Traduit par Victor Cousin. Paris : Les Belles 
Lettres. 

17. Porcher, L. (1995). Le Français langue 

étrangère, émergence et enseignement d’une 

Discipline. CNDP. Paris: Hachette Education. 
18. Rastier, F. (1998). Sens et signification in 

Protée – théories et pratiques, volume 26, 
numéro 1, 7-18. 

19. Rastier, F. (1999). De la signification au sens 

– pour une sémiotique sans ontologie. Paru 
en italien: Dalla significazione al senso: per 
una semiotica senza ontologia in Eloquio del 

senso, a cura di Pierluigi Basso e Lucia 

Corrain. Milan: Costa & Nolan. Inédit en 
français. 213- 240. 

20. Saffi, S. (2005). Discussion de l’arbitraire du 

signe. Quand le hasard occulte la relation 

entre le physique et le mental. Italies, 9. 
Consulté à partir de https://doi.org/10.4000/ 
italies.487 Saussure (de), F. (1916). Cours de 

linguistique générale. Paris: Payot. 
21. Shvejcer, A. D. (1988). Teorija perevoda: 

status, problemy, aspekty. Moskvà: Nauka. 
22. Tylor, E. B. (1871). Primitive culture: 

researches into the development of 

mythology, philosophy, religion, art, and 

custom. London: John Murray. 
23. Van Der Maren, J-M. (1995). Méthodes de 

recherche pour l’éducation. Montréal: De 
Boeck. Vaxelaire, J-L. (2008). Étymologie, 
signification et sens in Congrès mondial de 

linguistique française. Paris: Institut de 
linguistique française. 2187-2199. 


