Scan to know paper details and
author's profile

Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib
Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical
Limits of Normative Conflicts with a Religious
Dimension in Pluralistic Societies

Dr. Arturo Cadenas

ABSTRACT

The MMA fight between Khabib Nurmagomedov (Russia) and Connor McGregor (Ireland), organised
by UFC 229 and held on 6 October 2018, was one of the most important sporting events of the year and
is considered the most important fight in the history of the UFC (Ultimate Fighting Championship)[1].

The fight concluded with a victory for Khabib. After the event, the Russian fighter and one of the
Irishman's coaches (Dillon Danis) got into a verbal altercation that escalated into the former jumping
out of the octagon and attacking the coach. This sparked a general brawl that involved part of the
audience and members of both teams, inside and outside the octagon. In the press conference held
immediately afterwards, as well as in subsequent appearances, Khabib justified [2] his behaviour by
referring to McGregor's previous actions and criticisms against him, repeatedly stating: "You cannot
talk about religion or nations. You cannot talk about this stuff. This, for me, is very important”.

I will stress the sentence that Khabib used most often, up to three times: “You cannot talk about
religion”. His words marked the end of that extraordinary day, reflecting not only the intensity of the
confrontation but also the tensions and divisions that currently characterise moral debate and its limits
in a pluralistic society, specifically when freedom of speech is exercised to criticise certain aspects of
religion, Islamic religion in particular.

Keywords: NA
Classification: LCC Code: BJ1451

Language: English

LJP Copyright ID: 573301

Great Britain Print ISSN: 2515-5784
Online ISSN: 2515-5792

) Journals Press

London Journal of Research in Humanities & Social Science

Volume 25 | Issue 1 | Compilation 1.0 |||”|||||||

© 2025. Dr. Arturo Cadenas. This is a research/review paper, distributed under the terms of the Creative Commons Attribution-
Noncom-mercial 4.0 Unported License http:// creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/), permitting all noncommercial use,
distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly cited.






Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib
Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical
Limits of Normative Conflicts with a Religious
Dimension in Pluralistic Societies

Analisis de caso. ¢Violencia Legitima en Respuesta a la Critica? Khabib Nurmagomedov vs
Connor McGregor. Sobre los Limites Eticos a los Conflictos Normativos de Dimension
Religiosa en las Sociedades Pluralistas

Dr. Arturo Cadenas

ABSTRACT

The MMA fight between Khabib Nurmagomedov
(Russia) and Connor McGregor (Ireland),
organised by UFC 229 and held on 6 October
2018, was one of the most important sporting
events of the year and is considered the most
important fight in the history of the UFC
(Ultimate Fighting Championship)[1].

The fight concluded with a victory for Khabib.
After the event, the Russian fighter and one of the
Irishman's coaches (Dillon Danis) got into a
verbal altercation that escalated into the former
jumping out of the octagon and attacking the
coach. This sparked a general brawl that
involved part of the audience and members of
both teams, inside and outside the octagon. In the
press conference held immediately afterwards,
as well as in subsequent appearances, Khabib
justified[2] his behaviour by referring to
McGregor's previous actions and criticisms
against him, repeatedly stating: "You cannot talk
about religion or nations. You cannot talk about
this stuff. This, for me, is very important”.

I will stress the sentence that Khabib used most
often, up to three times: “You cannot talk about
religion”. His words marked the end of that
extraordinary day, reflecting not only the
intensity of the confrontation but also the
tensions and divisions that currently characterise
moral debate and its limits in a pluralistic
society, specifically when freedom of speech is
exercised to criticise certain aspects of religion,
Islamic religion in particular. This violent
episode, along with its subsequent justification

(© 2025 Great Britain Journals Press

(at various levels), highlighted the difficulty of
having a constructive public debate in which

differences can be  discussed  without

overstepping the boundaries of dialogue.
ABSTRACT

El combate de MMA entre Khabib

Nurmagomedov (Rusia) y Connor McGregor
(Irlanda), organizado por la UFC 229 y
celebrado el 6 octubre de 2018, fue uno de los
acontecimientos deportivos mas importantes de
aquel afno y esta considerado el combate mas
importante en la historia de la UFC (Ultimate
Fighting Championship)'.

El combate finaliz6 con la victoria de Khabib.
Tras ello, el luchador ruso y uno de los
entrenadores del irlandés (Dillon Danis),
iniciaron una disputa verbal que acabd con el
primero saltando el octégono y arremetiendo
contra dicho entrenador, lo que provocé una
pelea generalizada que involucré a parte del
publico y a miembros de ambos equipos, dentro y
fuera del octéogono. En la rueda de prensa
inmediatamente posterior, asi como en sucesivas
intervenciones, Khabib Justifico® su
comportamiento haciendo referencia a las
acciones y criticas previas de McGregor dirigidas
hacia él, sosteniendo repetidamente: “No se
puede hablar de religion o de otras naciones,
cosas muy importantes para mi’.

! McGregor vs Khabib, las cifras del combate récord para la
UFC.

2 Entrevista Khabib Explicando lo sucedido en la Pelea contra
Conor Mc Gregor - Interview

London Journal of Research in Humanities & Social Science

Volume 25 | Issue 1 | Compilation 1.0



London Journal of Research in Humanities & Social Science

Destacaré la expresién que mds veces pronuncio
Khabib, hasta en tres ocasiones: “no se puede
hablar de la religion”. Sus palabras supusieron el
final de aquella extraordinaria jornada,
reflejando, no solo la intensidad del
enfrentamiento, sino también las tensiones y
divisiones que actualmente caracterizan el
discurso moral y a sus limites en una sociedad
pluralista, cuando la libertad de expresiéon es
ejercitada para criticar algun aspecto de la
religion, la islamica en concreto. Este episodio
violento y su posterior justificacion a diversos
niveles, dejo al descubierto la dificultad de
mantener un debate ptblico constructivo, en el
que las diferencias puedan ser discutidas sin
traspasar los limites del dialogo.

. INTRODUCCION

El presente trabajo defiende que el procedimiento
por el que, tanto en una persona individual como
en un sistema demoliberal, se identifican las
cuestiones relevantes y se toman decisiones de
dimension moral, requiere de un imprescindible
respeto por las bases de un didlogo ideal
extendido a todos los niveles. Por ello, debe
preocuparnos el estado actual de los
procedimientos discursivos sociales, ya que la
discusion acerca de las elecciones morales corre el
riesgo de perder su racionalidad. En tal sentido,
Aarnio® propone vincular el “desarrollo de
sociedades humanas”, con la fiscalizacién de los
espacios de comunicacién en lo relativo a la
politica, la moral y el derecho (en este trabajo se
anadira la religion). Para ello, propone generar
“tubos de racionalidad”, en el planteamiento de
cualesquiera problemas, ampliando el dialogo
hasta donde sea posible®.

A partir de un estudio de caso, se afrontara el
peligro de irracionalizacion de los espacios de
comunicacion social, derivados de la propia
dindmica de una sociedad abierta, en la que
coexisten contrapuestos sistemas morales, una
irracionalizacion ligada a la distorsion de las
condiciones que hacen posible tal didlogo.

3 A. Aarnio (1995). Derecho, racionalidad y comunicaciéon
social. BEFDP. México D.F: BEFDP. Pags. 71y ss.*
4 G. Robles (1992). Op. Cit. Pag. 143.

Se analizard la relevancia ética del incidente,
disenando un “tubo de racionalidad” dialdgico,
exponiendo la dimensién moral de las posturas en
apoyo de las acciones de Khabib.

Palabras clave: Perspectiva ética. Sentido de la
justicia/ Responsabilidad moral/ Principios
morales y libre decision/ relativismo cultural/
valor moral de la diversidad cultural.

. COMUNICACION SOCIAL Y
CONFLICTOS NORMATIVOS

Las conductas (buenas o malas), son
comprendidas por las personas como acciones u
omisiones cargadas de significado referido a
normas de deber y, por ello, estan impregnadas de
connotaciones morales insertas en esquemas
cognitivos previos®. Dichas conductas (comporta-
mientos debidos o prohibidos) pueden ser leidas
como textos acotados por el marco conceptual y
valorativo de las personas.

En tal sentido, Gadamer recuerda que, toda
realidad individual es el resultado de Ila
interaccion entre el marco previo y la realidad
factica®, lo que indica que la formacién de la
personalidad estd ligada a un proceso de
socializacién y no a una autosuficiente identidad.
Asi pues, la razéon desvinculada no es una
posibilidad real de la humanidad histérica, pues
toda persona procede de una educacion,
adquiriendo un marco interpretativo desde el que
comprende el significado de la realidad’, en el
que, por supuesto, incluimos la realidad moral.

Esta seria la raiz de los conflictos normativos: las
diferentes interpretaciones de la realidad moral®,
debidas a que la interaccibn de diferentes
sistemas de valores, convierte en dificil (y, en
ocasiones, imposible) la comunicacion moral®.

5 G. Robles (1988). Teoria del Derecho. Volumen I. Madrid:
Civitas, paginas 258-263.

¢ H. G. Gadamer (1984). Verdad y método. Salamanca:
Ediciones Sigueme. Paginas 343 y 370.

7 F. J. Torre Diaz (2001). El modelo de dialogo intercultural
de A. Mac Intyre. Madrid: Dykinson, pagina 45.

8 CH. Perelman (1979). La Idégica juridica y la nueva
retérica. Madrid: Civitas, pagina 145.

9 A. Giddens (2000): En defensa de la sociologia. Madrid:
Alianza Editorial, pagina 80.

Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical Limits of Normative
Conflicts with a Religious Dimension in Pluralistic Societies

Volume 25 | Issue 1 | Compilation 1.0

© 2025 Great Britain Journals Press



el debate social enfocado en este
problema debiera priorizar la manera de
compatibilizar la inevitable heterogeneidad
axiologica, con la reflexion acerca de si resulta
posible justificar cierto grado de homogeneidad
alrededor de un nicleo comin de valores para
asentar una convivencia, sustentada sobre
minimos éticos garantes de la deseada
comunicacion moral. Siguiendo a Robles: "Si no
existe la creencia colectiva de un minimo de
valores constitutivos del grupo, éste se
desintegra"®. En consecuencia, como la realidad
del “minimo de valores constitutivo del grupo”,
pudiera ser plural y contrapuesta, no puede
separarse el problema de la coexistencia entre
visiones morales contrapuestas, en una sociedad
pluralista, de los conflictos normativos™.

Por ello,

Los conflictos normativos dificultan la
convivencia cuando erosionan las orientaciones
morales comunes en una sociedad, lo que N.
Luckmann denomina “comunicacion en la vida
cotidiana™?. Son, siguiendo a Berger, los que
surgen cuando modelos culturales promueven
esquemas normativos que movilizan las conductas
de las personas de su grupo, especialmente
cuando hunden sus raices en la conciencia de las
personas por su concepcion de lo sagrado,
implicando a sistemas morales que ofrecen
visiones antagonicas del mundo™.

Los conflictos morales son inevitables, cuando en
el seno de una sociedad democratica se distancian
fuertemente las creencias béasicas de dos o mas
sistemas morales, en cuestiones vitales como la
autoridad legitima o la consideracion de lo que
implica la dignidad de la persona. Los conflictos
normativos son -recuerda P. Berger- habituales en
cualquier civilizacion, no obstante, en las
sociedades tradicionales la expectativa de
mantener un sistema de normas unificado
contaba con posibilidades razonables, pero en las

1 G. Robles (1988). Los derechos fundamentales y la ética en
la sociedad actual. Madrid: Civitas.

' Ver nota anterior, pagina 31.

2 P, Berger, T. Luckmann (1986). La construccion social de
la realidad. Capitulo III. Buenos Aires: Amorrortu, pagina 17.
3 P. Berger (1999). "Los limites de la cohesién social.
Conflicto y mediacion en las sociedades pluralistas”. En P.
Berger (ed.): Informe de la Fundaciéon Bertelsmann al Club
de Roma. Galaxia Gutenberg. Circulo de Lectores, pagina 33.

democracias modernas los conflictos normativos
atafien a los limites extremos del pluralismo* y
deben ser planteados y atajados, como en el caso
que analizo.

. CASO NURMAGOMEDOV-MCGREGOR:
CONTEXTO Y ANTECEDENTES

e K. Nurmagomedov abofete6 a Artem Lobov,
miembro del equipo de McGregor, en el
pasillo de un hotel. Con esta primera accion,
Khabib vulnera dos bienes Morales (y
juridicos): la integridad fisica de Lobov
(aunque fuera en un sentido débil, sin
lesiones) y su integridad moral, porque le hizo
sentirse humillado. Lobov no interpuso
querella y no existe constancia de que Khabib
pidiera perdén o manifestara publicamente
arrepentimiento por su acciéon."

e La respuesta de McGregor fue atacar el
autobiis en el que se desplazaba Khabib,
arrojando  una papelera de grandes
dimensiones contra el vehiculo, causando con
ello la rotura de un parabrisas que provoco
cortes a dos peleadoresque se vieron
obligados a retirarse de sus peleas. McGregor
destrozo el bus y puso en riesgo la integridad
fisica de las personas, pudiendo haber
provocado una pelea masiva. La vulneracion
de dichos valores sefiala su indiscutible
responsabilidad juridica (y moral). Acabo
siendo detenido tras el incidente.'

Meses  después, McGregor  manifesto
arrepentimiento, reconociendo el mal de
accion  vengativa y  asumiendo @ su

responsabilidad moral, también respondié a
las consecuencias juridicas derivadas de su
ataque al autobus: “Me arrepiento de mis
acciones (...) Entiendo la gravedad de este
asunto y espero que esto se resolvera"."’

4 P, Berger (1999). "Observaciones generales sobre conflictos
normativos". En P. Berger (ed.): Informe de la Fundacion
Bertelsmann al Club de Roma. Galaxia Gutenberg. Circulo de
Lectores, pagina 518.

5 ¢Por qué Nurmagomedov reaccioné tan violento contra el
equipo de McGregor? | TUDN UFC | TUDN MX | TUDN.

6 Conor McGregor, bajo custodia policial tras destrozar un
autobus de la UFC (elconfidencial.com).

7 UFC. Brooklyn cierra el caso criminal contra Conor
McGregor pero se le abre otro | El Imparcial Chiesa y
McGregor llegan a acuerdo por demanda | Superluchas.

Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical Limits of Normative

o Conflicts with a Religious Dimension in Pluralistic Societies
© 2025 Great Britain Journals Press

Volume 25 | Issue 1 | Compilation 1.0

London Journal of Research in Humanities & Social Science



London Journal of Research in Humanities & Social Science

e En la rueda de prensa previa a la pelea,
McGregor realiz6 criticas hacia Khabib,
mencionando, entre otros temas, su pais y su
religion.’® Es importante recordar en este
punto que, las criticas hacia un pais o hacia
una religion son, en principio, legitimas desde
la perspectiva de un sistema demoliberal.

e Tras la finalizacion de la pelea, Khabib se
enzarz6 en un enfrentamiento verbal con el
equipo de McGregor, que termin6é con la
agresion citada al comienzo del trabajo,
poniendo en riesgo la integridad fisica de las
personas atacadas al desencadenar una pelea
masiva. Posteriormente, en la rueda de prensa
justifico su accion y evidencié ausencia de
arrepentimiento. Gran parte de los aficionados
y miembros de la comunidad deportiva,
manifestaron su respaldo hacia Khabib.

V. POSTURAS MORALES EN CONFLICTO

El caso que nos ocupa representa, simplificando,
cuatro posturas morales distintas. Mas adelante,
debemos aclarar las razones que las sostienen,
para analizar su aceptabilidad racional.

Por un lado, la posicion defendida en este trabajo,
esto es, que la accion de Khabib resulta
éticamente indefendible. Llamémosla
interlocutora 1.

Por otro lado, de entre las personas que reconocen
apoyar a Kabhib, distinguiria tres grupos:

Aquellas que, compartiendo el sistema de valores
morales del propio Khabib, comparten el deber
moral de agredir o de castigar a otras en similares
circunstancias (o que exculpen dicho
comportamiento). Este sera el interlocutor 2.

Las que mantienen una posiciéon “emprendedora”,
pero parecen no aceptar con claridad las
implicaciones de su apoyo moral. Para ellos,
podriamos blandir un argumento retorsivo con la
pretension de mostrar que, tal vez, no
comprenden bien la dimensién moral del asunto.
Aqui encontrariamos a los relativistas “blandos”.
De acuerdo con esta idea, estas personas
expresarian una idea similar a esta: “no soy quién

8 UFC 229 Khabib vs McGregor Conferencia de Prensa.

para cuestionar las razones Morales de Khabib”,
esquivando la  cuestibn relativa a su
responsabilidad. Interlocutor 3.

El cuarto tipo de persona es aquella que considera
que la accion de Khabib fue moralmente correcta,
pues defienden que inicamente desde los valores
morales propios de una cultura, puede fiscalizarse
la dimensiéon moral de sus acciones; estaria
asumiendo, en mayor o menor medida,
postulados propios del relativismo cultura®l:
“Cuando criticamos otras culturas lo hacemos
desde nuestro punto de vista moral
“eurocentrista”, lo cual implica tener que aceptar
el mismo criterio como critica”. Interlocutor 4.

V.  RESPONSABILIDAD MORAL (Y
JURIDICA)

En muchos foros (insisto en mi preocupacion
cuando incluyo a muchos de mis estudiantes,
generacion tras generacion), la accion de Khabib
fue interpretada como un resultado légico o
natural, fruto de los agravios pasados y la
excitacion del momento de la victoria. Para
aclarar si Khabib fue responsable de sus acciones,
apelamos a los conceptos de responsabilidad
moral y juridica.

En linea con Robles*®, se entendera
responsabilidad juridica como el deber juridico de
una persona de hacerse cargo de las
consecuencias de un acto ilicito, previstas por el
ordenamiento: “Que el ordenamiento juridico
impute a un sujeto la responsabilidad de una
accion u omision quiere decir que establece para
ese sujeto el deber juridico de soportar las
consecuencias de dicho acto u omisiéon”.

Al decidir llevar a cabo la accion de saltar e iniciar
la agresion, Khabib transgredi6 la norma juridica
alusiva a dicha accion prohibida (condicion
inexcusable para calcular el grado de
responsabilidad criminal) por lo que se hizo
merecedor de la sancion prevista. Simplificando,

9 Maclntyre, Justicia y racionalidad (EIUNSA, Barcelona,
1994), Maclntyre, Justicia y Racionalidad (1994) | PDF |
Teoria de la justificacion | Era de iluminacion

20 G. Robles (2015) Teoria del derecho. Fundamentos de
teoria comunicacional del derecho. Volumen I. Civitas.
Quinta ed. Thompson Reuters. P’g. 477.

Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical Limits of Normative

Volume 25 | Issue 1 | Compilation 1.0

Conflicts with a Religious Dimension in Pluralistic Societies o
© 2025 Great Britain Journals Press



los deberes juridicos de Khabib, consistieron en:
1- soportar el embargo de sus ganancias (o de
parte de ellas), y 2- enfrentarse a una posible
sancion penal por haber iniciado una pelea para
tratar de agredir al equipo de Connor. Ambas,
serian la manifestacion de su responsabilidad
juridica: afrontar las consecuencias juridicas de
no haber cumplido los deberes juridicos
antedichos, consistentes en omitir las conductas
prohibidas. No se interpuso querella alguna
contra Khabib.

Analizar su responsabilidad moral resulta méas
complicado®, ya que el mal moral es mas difuso y
menos especifico que el juridico
institucionalizado. Las normas morales* son
“normas auténomas” que no guardan una relaciéon
de identidad con el Estado, sino que su existencia
depende de la voluntad de cada individuo, por ello
son, en su validez ultima y mas profunda,
esencialmente subjetivas.

Aunque se disculp6é con la Comisiéon de Nevada y
con la ciudad de Las Vegas, Nurmagomedov no
manifest6 arrepentimiento alguno por su agresion
directa a personas concretas, lo que reflejo un
nulo sentimiento de culpa expresado por él
mismo, que parecia manifestar un rechazo por la
responsabilidad moral de su accion: “{No
comprendo por qué hablais de que he saltado del
octégono, por qué no hablais de que él hablo

sobre mi pais, mi religion?”.

Recordemos que, una persona es moralmente
responsable de lo que deja de hacer
voluntariamente cuando debiera haberlo hecho
(porque incumple una obligacibon moral
autoimpuesta), o de lo que hace voluntariamente
cuando debiera no haberlo hecho (porque realiza
algo prohibido para si mismo). La responsabilidad
moral supone, siguiendo a V. Camps, aceptar las
consecuencias de un modo de proceder que
transgrede una norma moral preexistente, lo que

21 V. Camps (1990). Virtudes ptiblicas. Madrid: Austral.
Espasa Calpe. Pag. 65.

22 Schmill, U. (1997). “Derecho y moral, una relaciéon externa”
En Derecho y moral. Ensayos sobre un debate
contemporaneo. Gedisa Ed. 1997. Pag. 284.

suele traducirse en sentimiento de culpa®, en
remordimiento. Pero lo exigido por esta norma
moral podria no existir como norma juridica, y
viceversa. Es por esta razon que, quien transgrede
una norma juridica, podria no sentirse
moralmente responsable de su accién ni tener
sentimiento de culpa alguno, y viceversa.

Es decir, la transgresion de la obligatoriedad
moral*, seria un hecho psiquico que las personas
traducimos en la forma de sentimiento de culpa,
haciéndolo depender de la internalizacion de
normas morales con las que el grupo modela las
conciencias individuales durante el proceso
educativo®. En esta linea, Savater2® nos recuerda:
“al actuar mal y darnos cuenta de ello,
comprendemos que ya estamos siendo castigados,
que nos hemos estropeado a nosotros mismos
—poco o mucho- voluntariamente”.

Seria moralmente responsable quien decidiera (en
un contexto que debe ser considerado)
libremente, esto es, quien  escogiere
deliberadamente la transgresion de una norma
moral autoimpuesta, teniendo otras alternativas
(y no existiendo excusa ni justificacion, como
pasaré a explicar a continuacion).

¢Acaso Khabib no decidi6? Las decisiones son el
resultado de la voluntad que escoge entre
alternativas®”’, es decir, de los motivos que
podemos encontrar para actuar, elegimos y
actuamos. La educacion en unos valores
determinados condiciona la acci6on dentro de un
contexto, la convertiran en mas o menos
previsible, pero es la voluntad la que escoge.
Ninguna motivacién desencadena necesariamente
la decision. Asi pues, el estado de cosas no empuja
irremisiblemente a Khabib. En tal sentido, afirma

2 V. Camps (1990). Virtudes puiblicas. Madrid: Austral.
Espasa Calpe. Pag. 60-61.

24 G. Robles (1992). Los derechos fundamentales y la ética en
la sociedad actual. Madrid: Civitas. Pag. 72.

25 V. Camps (1990). Virtudes ptblicas. Madrid: Austral.
Espasa Calpe. Pag. 60-61.

% F. Savater (1989). Etica como amor propio. Madrid:
Mondadori. Pag. 111.

27 Robles Morchoén, G. Fundamentos de teoria comunicacio-
nal del derecho. Volumen 1. Editorial Civitas. 52 edicion, pag.
289y ss.

Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical Limits of Normative

o Conflicts with a Religious Dimension in Pluralistic Societies
© 2025 Great Britain Journals Press

Volume 25 | Issue 1 | Compilation 1.0

London Journal of Research in Humanities & Social Science



London Journal of Research in Humanities & Social Science

Muguerza®®: “(...) tales contenidos morales son, en
un obvio sentido, heter6nomos, esto es, advienen
a la conciencia moral desde una instancia ajena a
ella, el sujeto moral siempre podra asumirlos
autobnomamente si esa es su voluntad, con lo que
el nomos en cuestion dejaria de ser heter6nomo
para pasar a convertirse en ley moral autébnoma”.
Asi las cosas, cabe preguntarse si Khabib fue
auténomo o si su voluntad estaba viciada en algin
sentido Aclaremos el diferente protagonismo de la
libre voluntad de Khabib en sus dos cruciales
decisiones:

e Saltar la jaula e iniciar una pelea de
consecuencias potencialmente graves para la
integridad fisica de las personas directa o
indirectamente involucradas.

e Justificar su accibn y no manifestar
arrepentimiento en la rueda de prensa.

a) Al no expresar una necesidad causal
propiamente dicha® (como lo son las referidas a
los fenomenos fisicos) y tampoco actuar
determinado por la previa provocacion de Connor,
la agresion contra Dillon Danis, permite apreciar
que Khabib decidié obrar asi impulsado por la
rabia (motivacion similar a la de Gregor, cuando
atacod el autobtus). Ahora bien, éla accion podria
excusarse en alguna medida por estar su libertad
viciada debido a la presion psicolégica? ¢Tal vez
podria argumentar alguna justificacion?

La pregunta acerca de si su acciéon resulta
excusable3®, se centraria en la necesidad de
verificar, no el hecho mismo de la decision, sino
su aspecto interno, cuya falta contaminaria la
libertad psiquica del individuo, estrechando
drasticamente sus facultades intelectivas y
volitivas, incapacitando para impulsar su accion

28 Muguerza, J. (2003). El tribunal de la conciencia y la
conciencia del tribunal. En: Vazquez, R. (2003). Derecho y
Moral. Ensayos sobre un debate contemporaneo. Barcelona:
Gedisa, 183-211. p. 186).

# G. Robles (2015) Teoria del derecho. Fundamentos de
teoria comunicacional del derecho. Volumen I. Civitas.
Quinta ed. Thompson Reuters. Pag??.

3¢ Robles Morchoén, G. La justicia en los juegos. Dos ensayos
de teoria comunicacional del derecho. Trotta, 2009, pag.
27-28. -Mufioz Conde F. y Garcia Aran, M. Derecho Penal.
Parte general. Ed. Tirant lo Blanc. Valencia. 2007. Pags. 362
y SS.

mediante sus mandatos; pudiendo llegar, al
menos en parte, a excusarle. Considerariamos
aquellas pulsiones internas como las que,
sobrepasando al individuo, podrian alterar su
libre eleccion; asi, la persona sometida por un
poderoso trastorno mental (o por un miedo
insuperable, por ejemplo), se limitaria a cumplir
las exigencias imperiosas de una necesidad
psiquica.

¢Seria este el caso de Khabib? No. Sin embargo,
podriamos llegar a pensar que un leve trastorno
de ansiedad pudiera haber provocado una
aceptacion libre, pero algo mermada en su origen
psiquico.

Para la segunda pregunta; esto es, sobre si resulta
posible justificar su acciéon agresiva en alguna
medida, solo cabe una respuesta negativa. La
justificacion de los juicios morales implica la
necesidad de aportar razones en respaldo del
sentido moral de la accion, remitiéndose a los
valores prioritarios de una forma de vida®. La
dimension juridica del asunto no admite duda: no
existe justificacion posible, ya que, una
justificacién supondria una causa de exclusion de
la antijuricidad, convirtiendo el hecho en licito.
Tomando como modelo las causas eximentes de
responsabilidad criminal del Codigo Penal
espanol, Khabib no defendia un valor equivalente
al que pretendia quebrantar, no protegi6 su
integridad fisica o la de un tercero; ni, por
supuesto, tenia legitimo derecho a actuar como lo
hizo.

¢Qué ocurre entonces con la dimensiéon moral de
su accion?

El problema es que, la segunda decisién involucra
la reflexién moral del propio Khabib acerca de su
accion, lo que imposibilita excusar su accion por
un posible vicio en su libertad. Khabib, siguiendo
a Kant®*, convertido en juez de sus propios actos y
en autolegislador, juzga y respalda su propia
accion desde su propio sentido de la justicia.

3t J. A. Marina (1995). Etica para ndufragos. Barcelona:
Anagrama. Pag. 95.Mufioz Conde F. y Garcia Aran, M.
Derecho Penal. Parte general. Ed. Tirant lo Blanc. Valencia.
2007. Pags. 309 y ss.

32 Kant, E. (1785/1973). Fundamentacion de la Metafisica de
las costumbres. Madrid: Espasa-Calpe.

Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical Limits of Normative
Conflicts with a Religious Dimension in Pluralistic Societies

n Volume 25 | Issue 1 | Compilation 1.0

© 2025 Great Britain Journals Press



Recordemos que, en la rueda de prensa posterior
a la pelea, Khabib rehusé pedir perdéon a las
personas agredidas por él y justific6 su primera
accion, responsabilizando a Connor por “hablar
de su pais y de su religion”; es decir, fue el propio
Nurmagomedov el que no buscé una excusa, ni
parcial ni total, es méas, defendi6 la justificacion de
su accion, lo que implica defender la agresion
como solucion justa al conflicto moral. En esta
segunda decision3?, Khabib tuvo tiempo de
explorar plenamente su accién, apreciar el estado
de cosas®**, lo que incluye el conocimiento y
aceptaciéon de las posibles consecuencias
resultantes de una pelea masiva.

En conclusi6on, Khabib decidi6 libremente,
acreditando su libre albedrio®, dispuso de
posibilidades de eleccion (ya estaba liberado de la
rabia inicial), pero manifest6 una ausencia
absoluta de arrepentimiento por su acci6on
agresora, dirigiendo su pesar hacia la
organizacion y la ciudad (“Sorry Nevada, sorry
Las Vegas”). Respald6 su primera decision como
justa, confirmando que no habia sufrido
suspension alguna de sus facultades volitivas y
cognitivas. Para Khabib, Connor, en el ejercicio de
su derecho a la libertad de expresién, menciond
temas de los que “no se puede hablar”. Ello
explicaria su nulo sentimiento de culpa, ya que,
aunque se sabia juridicamente responsable de la
accion agresora, dicha accioén estaria justificada
por la transgresion anterior de una norma moral
superior: “no se debe criticar la religion”.

Su -en palabras de Lopez Aranguren®®- “tribunal
de conciencia moral”, respalda su decision de
saltar de la jaula con intencion de agredir,
evidenciando su compromiso moral con la norma:
“en el caso de que alguien hable de mis creencias
religiosas, la agresion se entendera como
moralmente justificada”.

33 Marina, J.A. Crénicas de la ultramodernidad. Anagrama.
Barcelona, 1999, pag. 148.

3 Aristételes. Etica a Nicémaco. Introduccion, traduccién y
notas de José Luis Calvo Martinez, Alianza Editorial, Madrid
2001.

35 Savater, F (2003). El valor de elegir. Ariel. Pag. 67.

3 J.L. Aranguren (1968). Etica y politica. Madrid: Ed.
Guadarrama. Pag. 17.

VI.  COMUNICACION, COMPRENSION Y
DIALOGO. ACEPTABILIDAD RACIONAL
DE LAS RAZONES DE LOS
DIFERENTES INTERLOCUTORES

Una perspectiva pragmatica, puede atribuir algin
sentido general a la reflexion acerca de los
conflictos normativos, si planteamos los sistemas
morales como sistemas de comunicacion.
Podemos referirnos a un sistema moral como un
sistema lingiiistico con el que los seres humanos
interpretan la realidad®, organizdndola con
mayor o menor eficiencia en relaciones
conceptuales, para lograr una adaptacion a la
misma y obtener el mayor control posible sobre
ella. Desde dicho planteamiento, puede sostenerse
que ciertos principios de justicia contribuyen
mejor (y otros peor) a tal funciéon. En otras
palabras, resulta innegable la existencia de
muchas y contrapuestas verdades morales, pero
ello no implica que no podamos hablar de niveles
de aceptabilidad racional, en funcion de que
permitan en mayor o menor medida, comprender
y manejar la realidad. Pondré un ejemplo,
desarrollado en un trabajo anterior3®. Si nos
referimos a muchos de los “juegos” habidos en la
historia, podriamos constatar como las creencias
vigentes de su forma de vida afectaron
decisivamente a la libertad plena de los jugadores,
por su bajo nivel de acceso a la comprension de la
realidad. El libro “Colapso”, de Jared Diamond,
narra la implosion de formas de vida de la mano
de crisis sociales provocadas por creencias
irracionales que ocasionaron, finalmente, un
desastre medioambiental.?* La competencia
deportiva envuelta en trascendencia religiosa,
acabo convirtiéndose en la forma de vida: los
jugadores competian sacrificando sus vidas para
agradar a unos dioses insatisfechos, y el pueblo
celebraba avido la competicion permanente entre
rituales mientras esquilmaba los recursos

7 J. A. Marina (1995). Etica para naufragos. Barcelona:
Anagrama. Pag. 47y ss.

38 Cadenas, A. Consideraciones sobre la justicia y los juegos
en la teoria comunicacional del Derecho, en Teoria
Comunicacional do Direito: didlogo entre Brasil e Espanha.
Volumen II. Editorial Noeses, 2017. Pags. 59-99.

39 Diamond, J. Colapso ¢Por qué unas sociedades perduran y
otras desaparecen? Barcelona: Debate 2006, pag. 70y ss.

Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical Limits of Normative

o Conflicts with a Religious Dimension in Pluralistic Societies
© 2025 Great Britain Journals Press

Volume 25 | Issue 1 | Compilation 1.0

London Journal of Research in Humanities & Social Science



London Journal of Research in Humanities & Social Science

naturales en beneficio de las construcciones de
piedra.

Algo perfectamente equiparable a otros escenarios
de jugadores carentes de libertad plena, como en
el caso de culturas precolombinas, juegos
sangrientos envueltos en creencias arcaicas que
eran aceptados “libremente” por los jugadores.
Formas de vida configuradas por sistemas
morales basadas en la supersticién y alejados de la
comprension de la realidad.

Asi pues, propongo un criterio metasistematico de
valoracion y eleccion justificada de ciertos
contenidos morales*’, en tanto que optimizadores
de dichos sistemas de comunicacion. Aceptado
este argumento, si bien es cierto que cada modelo
incorpora criterios para corroborar las visiones de
los contenidos generadas desde el interior de cada
modelo, no hay razén para pensar que no puedan
ser a su vez consideradas criticamente desde una
determinada concepcién de su funcién como
sistemas de comunicacion. Doy por sentado que
(aunque no profundizaré en este punto), seria
posible encontrar concepciones metasistematicas
dispares acerca de la funcion o el sentido de los
sistemas de comunicacion y acepto que la
interpretacion pragmatista de los sistemas
conceptuales es un recurso intelectual y no una
verdad cientifica. Adopto un criterio pragmatista,
siguiendo a J.M. Faerna, como una opcion sobre
el uso de nuestra inteligencia y de nuestras
herramientas simbdlicas, no identificando
conocimiento exclusivamente con ciencia, sino
ampliando dicho conocimiento a la profundidad
con la que pueda interpretarse nuestra relacion
con la realidad.

Esta perspectiva permite considerar los sistemas
morales como sistemas de comunicacion que
pretenden configurar la realidad a partir de
axiomas indemostrables construidos por la mente
humana. La moral es, coincidiendo con Sanchez
Vazquez*’, un sistema de normas, principios y

4° Faerna A, J. M. Introduccion a la teoria pragmatista del
conocimiento, Siglo XXI, Madrid, 1996, pp. 1-20.

4 Faerna, J. M., “Racionalidad cientifica y diversidad
cultural”, Claves de razon practica (1997), n° 78, pp. 61-69.

2 Sanchez Vazquez, A., Etica, Grijalbo, Barcelona, 1984, pp.
61.

valores, de acuerdo con el cual se regulan las
relaciones mutuas entre los individuos o entre
ellos y la comunidad, de tal manera que dichas
normas, que tienen un caracter historico y social,
se acaten, libre y conscientemente por una
conviccion intima* y no de un modo mecanico,
exterior o impersonal.

Resulta conveniente conectar este planteamiento
con el vinculo inescindible entre comprension y
comunicaciéon, en el sentido que propone H.G.
Gadamer*, quien pretende acceder a toda
experiencia humana desde el esquema de la
comprension (y demostrar que todo conocimiento
subyace a ella), por ello defiende toda una
hermenéutica filosofica de la existencia humana:
"Comprender no es un ideal resignado de la
experiencia vital humana (...) por el contrario es
la forma originaria de realizaciéon del estar ahi,
del ser-en-el-mundo (...). Comprender es el
caracter ontico original de la vida humana
misma.

Comprender es, por tanto, una manifestacion
ontica del intérprete que acota textos,
previamente condicionados por su bagaje
conceptual-valorativo. G. ROBLES* defiende,
como punto de partida para la comprension de
toda realidad: "toda realidad social, es un texto
en tanto que se nos muestra como algo que
tenemos que leer e interpretar para poder llegar
ast a comprender".

La existencia humana impone una adecuacion a la
realidad*®, que pasa por reflexionar acerca de las
mejores posibilidades de comunicacién interior y
con otros seres humanos. La comunicaciéon misma
nos indica que la instalacion de los individuos de
una sociedad puede realizarse en espacios
cerrados o abiertos e interpersonales; en otras
palabras, existen espacios (condiciones
comunicacionales) que dificultan y otros que
favorecen la  basqueda de  evidencias

43 J. A. Marina (1995). Etica para ndufragos. Barcelona:
Anagrama. Pag. 49.

4 Gadamer, H.G., Verdad y método, Ediciones Sigueme,
Barcelona, 1984, pp. 23 y 325.

45 Robles Morchén, G., Introducciéon a la teoria del Derecho,
Debate, Barcelona, 2003, pp.191y ss.

4 J. A. Marina (1995). Etica para ndaufragos. Barcelona:
Anagrama. Pag. 131y ss.

Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical Limits of Normative
Conflicts with a Religious Dimension in Pluralistic Societies

n Volume 25 | Issue 1 | Compilation 1.0

© 2025 Great Britain Journals Press



intersubjetivas que trascienden el espacio privado
de cada individuo y traten de contrastar las
verdades colectivas.

Asi pues, puede justificarse una propuesta de
“tubo de racionalidad” (un contexto ideal de
comunicacioén), constitutivamente orientado hacia
el mejor manejo y comprension de la realidad,
inevitablemente ligado a la internalizacion en su
seno de ciertos valores morales. Se trataria, desde
dicho recurso, de calibrar la aceptabilidad
racional de las razones en respaldo de las posturas
en conflicto (especificadas en el punto 3 del
presente trabajo, POSTURAS MORALES EN
CONFLICTO), haciéndolas depender de su grado
de verificacion.

Por ello, vamos a simular un dialogo ideal con las
personas 3 y 4, como proceso de comunicacion
comprometido con la comprension de la realidad
y vinculado a la toma de acuerdos). En dicho
contexto, no existe relacion de jerarquia y deben
cumplirse -siguiendo a Aarnio*- al menos, dos
exigencias: los integrantes deben ser capaces de
distinguir entre malas y buenas razones vy,
ademas, tienen que comprometerse a seguir
ciertas reglas. La capacidad de distinguir entre
buenas y malas razones que justifiquen las
acciones resulta esencial para garantizar el
entendimiento, lo que nos conduce hacia la
aceptacion de algun tipo de situacién dialdgica
ideal, como punto de partida para la discusion, lo
que exigiria el compromiso con ciertas reglas
optimizadoras de la comunicaciéon ligadas a la
comprension. Siguiendo a Urbina 4 (que toma
como referencia a R. Alexy o J. Habermas, entre
otros) algunas de esas reglas de racionalidad
serian: que cualquiera pueda participar con plena
libertad, sin comprometer su vida o integridad
fisica (lo que exigiria del respeto por las libertades
“comunicacionales” del sujeto, tanto las internas;
esto es, libertad de conciencia y religiosa, como las
exteriores, es decir, expresion e informacion), que
todos acepten la obligaciéon de justificar lo que se
defiende, verificando hasta donde fuere posible,

47 A.Aarnio (1995). Derecho, racionalidad y comunicacion
social. BEFDP. México D.F: BEFDP. Pags. 72 y ss.*

4 S Urbina (2004): Tentacién de la ignorancia: una
reflexion filosofica-juridica. Palma de Mallorca. Assaigs
Juridicos: Universitat de les Illes Balears, pagina 104.

que ningin participante pueda invocar una
justificacidon que sepa que es invalida (mentir) o
encastillarse en una peor confirmada o verificada
que otra; es decir, los interlocutores no pueden
apelar a la esencialidad de sus razones y mucho
menos postularse en favor de su imposicion
violenta. Por supuesto, deben estar dispuestos a
cambiar su posicion con cualquier otro
participante ante mejores razones.

Podriamos identificar esta situacién como el
previamente citado “tubo de racionalidad
comunicacional”.

En definitiva, si el grado de verificaciéon de una
razon en respaldo de una postura, es el
fundamento de su aceptabilidad racional, lo
primero sera aclarar el porqué de las razones, lo
que exige de un verdadero compromiso con la
bisqueda de la comprension de la realidad a
través de la comunicacion. En otras palabras,
debemos comprobar los “porqués” y verificar
hasta qué punto, algunos responden mejor que
otros a la comprension de la realidad.

Aceptado el “tubo de racionalidad”, debemos
senalar a nuestros interlocutores que, en la
sociedad en la que se ha educado Khabib
(Dagestan), dicho escenario dialégico resultaria
impracticable*®, ya que, favorece un modelo de
persona no proclive a aceptar las exigencias que
plantea el “tubo”, pues se configura de acuerdo
con una cerrazén rigorista que impone
obligatoriamente la fe y que convierte en heroico
todo intento de distanciamiento critico que trate
de reflexionar acerca de la aceptabilidad racional
del sistema. Consecuentemente,  resulta
improbable que los interlocutores tipo 2, tal vez el
propio Khabib, aceptaran incondicionalmente las
exigencias para incorporarse al debate.
6.1 Relativismo Cultural ‘Blando’, Disonancia
Cognitiva y Argumento Retorsivo

Llegados a este punto, debemos enfocarnos en el
interlocutor 3, para llevar a la practica la

49 El resurgir del yihadismo en el Daguestan: ¢una nueva
amenaza en el Caucaso para Rusia? - Descifrando la Guerra
La pugna interna que desat6 la guerra del Daguestan:
Gobierno islamico o lealtad a Moscu (eldebate.com)

Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical Limits of Normative

o Conflicts with a Religious Dimension in Pluralistic Societies
© 2025 Great Britain Journals Press

Volume 25 | Issue 1 | Compilation 1.0

London Journal of Research in Humanities & Social Science



London Journal of Research in Humanities & Social Science

estrategia que J. Finnis®® denomina argumento
retorsivo, aprovechando que tenemos garantizado
cierto nivel de deliberacion racional. Este
argumento se utiliza para identificar la
autocontradiccion de una proposicion con el
contenido de lo afirmado, lo que produce una
inconsistencia pragmatica que puede ponerse en
evidencia.

Supongamos, por resumir, que el interlocutor 3
rechaza, “a priori”, la limitaciéon del derecho a la
libertad de expresiéon por cuestiones moralmente
irrelevantes, y que, por ello, se opone a la
amenaza de violencia fisica en respuesta a la
valoracion critica de los postulados de una
religion.

Nuestro interlocutor 3 no puede mentir, debe
reconocer su “friccion moral” interna, ya que se
afirma incapaz de criticar la accion de Khabib (“no
soy quién para criticar”), al mismo tiempo que
defiende el principio moral general ‘no se debe
limitar el derecho a la libertad de expresion por
razones moralmente irrelevantes”, lo que incluiria
el rechazo de su limitacion por miedo a la
amenaza de violencia resultante de una critica.
Por ello, no puede evitar constatar que estaria
proclamando su ausencia de critica hacia las
razones morales desde las cuales resulta exigible
limitar la libertad de expresiéon, cuando esta se
enfoque criticamente contra la religion. Nuestro
interlocutor 3, debe asumir que dice defender su
indiferencia moral hacia una accion que se
fundamenta en una norma moral inaceptable para
él: resulta justificada la respuesta violenta ante las
criticas a la religion.

El sabe muy bien que, el principio moral ‘no se
debe limitar el derecho a la libertad de expresion
por motivos moralmente irrelevantes”, no era solo
un principio relativo que expresa su gusto
pasajero, pero ahora estd defendiendo que su
transgresion violenta deja de ser moralmente
inaceptable cuando se ejercite para criticar una
religion, lo cual desestabiliz6 gravemente su
coherencia como agente moral.

Veamos como lo desestabiliza. Siguiendo a Rawls,
el sentido de la justicia es, en su funcionamiento,

5 C. Nino (1989). El constructivismo ético. Madrid: Centro
de Estudios Constitucionales. Pag. 85.

constitutivamente racional; es decir, produce
juicios con cierta permanencia y orden, debido a
que responde a los citados principios estables que
actian como generadores de nuestros juicios
morales®'. Estos principios constituyen el “nicleo
duro”? de nuestro sentido de la justicia. Podemos
constatar que dicha estabilidad se traslada a la
realidad de nuestros juicios ante situaciones
similares; en ellas, emitimos un similar juicio de
condena e indignacion. La razén de esta exigencia
de generalizacion es sencilla: se han visto
afectados de parecida forma los mismos
principios morales y ello provoca la emisiéon de un
similar o idéntico juicio. El problema del
interlocutor 3, es que contradice su pretension de
universalidad y su estabilidad, cuando dice
defender una suerte de inhibicion moral frente a
las razones que defienden la reaccion agresiva de
la religion ante la critica.

La disonancia que sufre nuestro interlocutor 3,
supone todo un “cortocircuito” psicologico que le
mueve a darse razones>? 54, y, desde nuestro tubo
de racionalidad, tenemos derecho a exigirlas. Esta
operando en él una disonancia moral que debe ser

5! J.L. Martinez Garcia (1985). La teoria de la justicia en J.
Rawls. Madrid: CEC. Paginas 30y ss.

52 Ver nota anterior.

53 Ellis, R. y McClintock, A. (1993). Teoria y prdactica de la
comunicaciéon humana. Barcelona: Paidos, pags. 47 y ss. La
disonancia es, siguiendo a Ellis y McClintock, ese shock
psiquico que sufre una persona cuando la expectativa que
tiene sobre la realidad se quiebra y tiende a verse obligada,
por la fuerza impositiva de la evidencia, a reformularse. La
disonancia seria, a los efectos que aqui interesa, un fen6meno
psiquico referido a la tensién interior que se genera en un
individuo cuyas ideas, sistema de valores, etc., se encuentran
en conflicto al recibir una evidencia lo bastante poderosa
como para hacer tambalear sus expectativas referidas a algin
aspecto de la realidad. Aun asi, la disonancia se puede
presentar ante decisiones dificiles o cuando se descubre en la
realidad que esta no es como se esperaba. En todas estas
situaciones, la incomodidad psicologica se hace presente, se
rehtya o no el impacto.

54 Ovejero, A. (1993). «La teoria de la disonancia
cognoscitiva», en Psicothema, vol. 5, n° 1, pags. 202. “[...] la
disonancia actia del mismo modo que un impulso, necesidad
o estado de tension. La presencia de la disonancia lleva a una
accion para reducirla de forma analoga a la que, por ejemplo,
el hambre lleva a una acciéon para evitarla. De manera
analoga a un impulso, cuanto mayor es la disonancia mayor
serd la intensidad de la accién para reducirla y mas se hara
por evitar situaciones que acrecienten la disonancia”.

Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical Limits of Normative
Conflicts with a Religious Dimension in Pluralistic Societies

Volume 25 | Issue 1 | Compilation 1.0

© 2025 Great Britain Journals Press



atendida® %, por lo que la persona tiende a
reducirla al objeto de lograr la consonancia.

Tomado como un problema de comunicacion
interna en nuestro interlocutor 3, que pretende
comprender la realidad moral que se le plantea, el
fenomeno de la disonancia se plantearia respecto
de la forzada relativizacion en si mismo del
principio ‘no se debe limitar el derecho a la
libertad de expresion por razones moralmente
irrelevantes”, cuestionando su valor indiscutible
como razén moral.

La evidencia de la autocontradiccién es, en este
caso, inesquivable, dada la existencia de un grado
de desacuerdo interno, o de paradoja al menos,
que “remueve” a nuestro interlocutor 3, que
pretende comprender la realidad dandose razones
justificatorias.”” Se ha visto alterada la vocacion
universalista de su sentido de la justicia, algo que
trastorna su estabilidad como agente moral.

Asi pues, debe enfrentar su autocontradiccion: si
dice defender su inhibicion moral hacia los puntos

55 Ellis, R. y McClintock, A. (1993). Teoria y practica de la
comunicacion humana. Barcelona: Paidos, pags. 47 y ss. La
disonancia es, siguiendo a Ellis y McClintock, ese shock
psiquico que sufre una persona cuando la expectativa que
tiene sobre la realidad se quiebra y tiende a verse obligada,
por la fuerza impositiva de la evidencia, a reformularse. La
disonancia seria, a los efectos que aqui interesa, un fen6meno
psiquico referido a la tensién interior que se genera en un
individuo cuyas ideas, sistema de valores, etc., se encuentran
en conflicto al recibir una evidencia lo bastante poderosa
como para hacer tambalear sus expectativas referidas a algtn
aspecto de la realidad. Aun asi, la disonancia se puede
presentar ante decisiones dificiles o cuando se descubre en la
realidad que esta no es como se esperaba. En todas estas
situaciones, la incomodidad psicoldgica se hace presente, se
rehtya o no el impacto.

5% Ovejero, A. (1993). «La teoria de la disonancia
cognoscitiva», en Psicothema, vol. 5, n° 1, pags. 202. “[...] la
disonancia actiia del mismo modo que un impulso, necesidad
o estado de tension. La presencia de la disonancia lleva a una
accion para reducirla de forma analoga a la que, por ejemplo,
el hambre lleva a una acciéon para evitarla. De manera
analoga a un impulso, cuanto mayor es la disonancia mayor
serd la intensidad de la accién para reducirla y méas se hara
por evitar situaciones que acrecienten la disonancia”.

5 Marina, J. A. (1995). Etica para ndufragos. Barcelona:
Anagrama, pags. 75... “Husserl habla de “juicio subjetivo de
evidencia” en el siguiente sentido: “todo lo que se presenta
como evidente a un sujeto exige ser admitido como verdadero
por el sujeto.”

de vista distintos al suyo, entonces la accion de
Khabib le resulta indiferente e inmoral al mismo
tiempo, écomo es eso posible? La imprescindible
generalizacién conlleva una norma de dificil
aceptabilidad racional: debo suspender mi
defensa del valor moral de la libertad de expresion
cuando su ejercicio colisione con sensibilidades
morales-religiosas, legitimadoras de la violencia
en respuesta a la critica, en cuyo caso inhibo mi
juicio.

Es decir, su juicio moral habria de ser suspendido
(toda una contradicciébn practica) ante las
reacciones protagonizadas por partidarios de
sensibilidades religiosas que justificaran la
proteccién violenta de sus creencias frente a las
criticas. Obviamente, el interlocutor 3 habria de
hacer frente a las implicaciones de su postura, es
decir, defenderia la indiferencia moral hacia la
autolimitacion por miedo de los creadores de
opinion, informadores o artistas (arrastrando
consigo a la sociedad misma), que deberian
plantearse abstenerse de dibujar, escribir, criticar
o realizar un reportaje sobre todo aquello que
resulte ofensivo para colectivo religioso. En otras
palabras, 3 defenderia una (imposible) inhibicion
moral ante el derecho unilateral que exige el
rigorismo religioso musulmén a la censura, algo
incompatible con las condiciones dialogicas
exigibles en el “tubo de racionalidad”, pues
boicotearia de raiz la posibilidad de analizar el
grado de verificacion de la creencia moral, para
considerar ordenar la sociedad de acuerdo con
ella.

Hemos constatado evidencias contradictorias e
implicaciones dificilmente aceptables en el
interlocutor 3. Esto deberia bastar para que
reconsiderara su punto de vista; sin embargo,
podria tratar de escapar de todo ello, extremando
su postura y posicionandose junto al interlocutor
4, en cuyo caso, lo que estaria defendiendo es que
respaldaria la reaccion violenta de Khabib, como
razén moralmente relevante para excepcionar el
ejercicio del derecho a la libertad de expresion.

Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical Limits of Normative

o Conflicts with a Religious Dimension in Pluralistic Societies
© 2025 Great Britain Journals Press

Volume 25 | Issue 1 | Compilation 1.0

London Journal of Research in Humanities & Social Science



London Journal of Research in Humanities & Social Science

6.2 La Aceptabilidad Racional del Respeto
Incondicional Por el Valor Moral de Las Creencias
Religiosas

En primer lugar, tenemos derecho a exigir al
interlocutor 4 (y tal vez al 3, empecinado) que
justifique con coherencia donde radica la
“riqueza” moral de considerar la libertad religiosa
del individuo o la libertad de criticar la religion,
como una perversion merecedora de sancion. La
respuesta solo puede ser una: en la defensa de la
riqueza moral de toda cultura (ideologia social
dominante®, lo denomina Robles); por ello,
estaria justificando la limitacion violenta de la
libertad de expresiébn por motivos religiosos.
¢Cual seria la aceptabilidad racional de esta razéon
en funcion de su grado de verificacion? Y sus
implicaciones?

El interlocutor 4 defiende que, la acciéon de
Khabib resulta injustificable “desde nuestra
perspectiva”, pues no resulta posible enjuiciar la
correccion moral de un punto de vista diferente al
nuestro, ya que el sesgo valorativo depende del
punto de vista del observador.5° Su razon es, pues,
un dogma: “todas las culturas tienen igual valory,
por ello, igual derecho a existir”®°.

Nuestro interlocutor 4 debe enfrentar la
aceptabilidad racional de su razon y aclarar las
implicaciones de lo que estaria defendiendo. Su
postura estaria justificando que, en nombre de sus
creencias religiosas, cada grupo se presentara
como una suerte de Deus ex machina®, abogando
por un conservadurismo cerrado intrasocietario.
Su respeto por el valor moral de la diversidad
cultural implicaria el respeto por los sistemas que
imposibilitarian la generacion de moralidades
criticas en su seno®, haciendo inviable el “tubo de
racionalidad”, comprometido con la busqueda de

58 G. Robles, G. (1988): Los derechos fundamentales y la
ética en la sociedad actual. Madrid: Civitas. Pag. 100.

59 A. Cadenas (2017). Contra el relativismo: Cuatro ensayos
sobre racionalidad y comunicacion social. Editorial
Académica Espanola.

0 E. Garzon Valdés (1997): "Cinco confusiones. Acerca de la
relevancia moral de la diversidad cultural”, en REVISTA
Claves de razon practica, nimero 74, julio-agosto de 1997.

¢ J. Rubio Carracedo (1987). El hombre y la ética. Barcelona:
Anthropos. Pag. 247.

2 J. F. Revel. El conocimiento intitil". Austral. Espasa-Calpe.
Péag. 33 y ss.

la comprensiéon de la realidad a través de la
comunicacion, en el que nos situamos.

El respeto incondicional que muestra nuestro
interlocutor 4 por la diversidad cultural, expresa
una equivalencia moral® de las diferentes visiones
morales, sosteniendo que la diversidad cultural no
es solo un hecho sino un valor. Debiéramos
preguntarle: ¢los valores morales que impulsan la
accion de Khabib, merecen respeto por el solo
hecho de existir?

El interlocutor 4 debe reconocer que esta
aceptando como meta razoén, un dogma falaz que
le sume en la tolerancia incondicional:
cualesquiera sistemas culturales que se arroguen
verdades absolutas deben ser respetados. Esta
creencia dogmatica se complementa con esta otra:
toda pluralidad cultural implica enriquecimiento.

La exigencia de aceptabilidad racional sefialaria
su falsedad, pues implicaria aceptar la idea de
pluralidad como valor, lo que supone una clasica
falacia naturalista, ya que del hecho cultural de
que exista una forma de vida no deriva la
consideraciéon de su valor moral. Por tanto,
nuestro interlocutor 4 debe enfrentar la falacia
que implica su postura.

En otras palabras, para respaldar moralmente la
accion de Khabib, el interlocutor 4 acepta primero
un dogma: toda suerte de “homogeneidad
cultural® es valiosa”, lo que explica la creencia de
que si pretendemos influir en una forma de vida
nos empobrecemos globalmente.

La tendencia de su sentido de la justicia hacia la
generalizacion normativa, le conduciria a
conclusiones dificilmente aceptables, tales como:
“en las situaciones en las que se ejercite la libertad
de expresion criticamente contra una religion,
debemos aceptar como moralmente aceptable la
reaccion violenta contra el critico”. La implicaciéon
consiguiente, si dice respetar la accion de Khabib
porque “respeta todos los puntos de vista por

% G. Sartori (2001). La sociedad multiétnica. Pluralismo,
multiculturalismo y extranjeros. Madrid: Taurus. Pag. 79 y
8o.

% S. Urbina (2004). La tentacién de la ignorancia: una
reflexion filosofica-juridica. Palma de Mallorca. Assaigs
Juridics: Universitat de les Illes Balears. Pag. 174.

Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical Limits of Normative
Conflicts with a Religious Dimension in Pluralistic Societies

Volume 25 | Issue 1 | Compilation 1.0

© 2025 Great Britain Journals Press



igual", tampoco parece racionalmente aceptable,
pues habria de reconocer como moralmente
respetable que esencialistas religiosos (o de
cualquier otro tipo) quisieran danarle a él,
precisamente por “respetar todo”.

Consecuentemente, para considerar como
moralmente aceptable la violencia justificada por
Khabib, nuestro interlocutor 4 pasa por aceptar
primero un dogma que carece de aceptabilidad
racional, por inverificable: la verdad moral radica
en las creencias compartidas por cualquier grupo.
Lo que implica la aceptacion dogmatica de que las
convicciones colectivas son, en si mismas,
criterios blindados de correccion moral.
Incluyendo aquellos que, bloqueando de origen
cualquier proceso de verificacidon, respaldaran
creencias totalitarias de base tradicionalista
religiosa, impenetrables al didlogo racional.

Nuestro interlocutor 4 estaria defendiendo que la
creencia esencialista invocada por un grupo seria
verdadera por autoafirmacién, cerriandose a la
verificacion y legitimando, como implicacién
necesaria, la violencia contra la critica.

En este sentido, deberiamos recordarle que, la
Teoria del Derecho Natural®®, disciplina que
estudia los rasgos epistemologicos comunes de
todo iusnaturalismo, identifica como uno de ellos
la unién entre el ser y del deber ser, entre la
naturaleza y el valor. Dicha “conexion metafisica”,
resulta siempre reconducible a un planteamiento
contrapuesto a toda convencién o creacion
humana. Por tanto, la organizacion social a partir
de valores de base epistemologica metafisica
religiosa, tenderia a esencializar su criterio de
legitimacion desde una pretendida fuente
trascendental. Frente a ello, puede defenderse la
imposibilidad de acceso racional a dicha fuente y
la certeza de que todos los sistemas anclan su
origen en una genealogia y que son el resultado de
decisiones cuyas claves pueden haber sido
olvidadas.

En nuestro “tubo de racionalidad”, podemos
orientar la reflexion acerca de los limites en torno
a los conflictos normativos, hacia una perspectiva

% Robles Morchoén, G., Introduccién a la Teoria del Derecho,
Debate, Barcelona, 2003, pp. 68 y ss.

que no sea meramente interna al sistema,
centrados en la aceptabilidad racional del
conocimiento humano alcanzado para evaluar los
sistemas morales. Por ello, en la cuestion de los
valores ultimos, podemos defender un criterio
racional, altamente verificado: las 1ltimas
creencias que sostienen nuestra forma de vida son
el resultado de decisiones humanas que apuntalan
convenciones®®.

Asi pues, podemos descartar la pretendida validez
con alcance universal de los sistemas de reglas
morales sustentados desde creencias que apelan a
una fuente metafisica y asimilarnos a la
perspectiva pragmatica que, como se ha
sostenido, puede atribuir un sentido a los
sistemas  morales como  sistemas de
comunicacién, erigiéndose como criterio para
valorar y elegir justificadamente la configuraciéon
social a partir de los contenidos morales®’
vinculados al mejor manejo de la realidad.

De esta manera, habiendo verificado que ningin
sistema moral “autoproduce” certeza, dicha
atribucion de verdad, sustraida a la duda y al
debate critico, implicaria un bajo grado de
aceptabilidad racional para quien, como el
interlocutor 4, respaldara incondicionalmente a
quienes la esgrimieran. Efectivamente, la
naturaleza convencional de los sistemas de
normas, siempre resultado de procesos de
decisi6on, constituye una verificacibn que
conduciria hacia el reconocimiento del valor
moral del derecho de los individuos al
distanciamiento y revision critica de los valores y
creencias desde los que fueron educados.

Por ello, carece de aceptabilidad racional el
respaldo moral del interlocutor 4, pues implicaria
configurar nuestro mundo social desde la cesiéon a
los dictados de una fe religiosa en si, autoafirmada
como impenetrable a la critica y, por ello,
incompatible con el respeto por los valores que
hacen posible la comunicacion social. El

% Robles Morchdn, G., Teoria del derecho. Fundamentos de
teoria comunicacional del derecho, 1, Civitas-Thomson
Reuters, Navarra, pp. 105 y ss. Habermas, J., Conciencia
moral y accion comunicativa, Peninsula. Barcelona, 1996,
pp- 110 y ss.

7 Faerna, J. M. Introduccién a la teoria pragmatista del
conocimiento, Siglo XXI, Madrid, 1996, pp. 1-20.

Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical Limits of Normative

o Conflicts with a Religious Dimension in Pluralistic Societies
© 2025 Great Britain Journals Press

Volume 25 | Issue 1 | Compilation 1.0

London Journal of Research in Humanities & Social Science



London Journal of Research in Humanities & Social Science

interlocutor 4 estaria obviando el infimo grado de
verificacion de la postura que respalda, anclado en
la fe grupal; primero, porque, aunque se pueda
constatar la fe de Khabib, o de quien crea en los
dictados de una religion, la existencia de dicha fe
no implica que aquello en lo que se cree sea
verdadero; y segundo, por las implicaciones
derivadas de su incompatibilidad normativa con
los derechos humanos.

De acuerdo con la anterior certeza verificada, la
racionalidad indica el camino: resultaria, a priori,
irracional apoyar moralmente una forma de vida
de acuerdo con las normas de comportamiento
ligadas la imposicion obligatoria de la fe, porque
ello implicaria aceptar la fe, cualquier fe, que es
algo incomunicable, como criterio de verdad
moral. La exigencia de aceptabilidad racional,
dado que no podemos demostrar que aquello en lo
que creemos sea verdadero ni falso, respalda el
reconocimiento de una via  espiritual
(comunicacional hacia el interior, lo que incluye la
libertad ideolégica) cuyo ejercicio dependa de las
personas, es decir, un derecho a la libertad
religiosa, nunca un deber. Por ello, el apoyo
incondicional del interlocutor 4 a la postura de
Khabib, resultaria racionalmente inaceptable.

Abogar en casos como el aqui analizado, en el
contexto de los conflictos normativos en una
sociedad pluralista, por la reconsideraciéon de los
limites del derecho a la libertad de expresion en
su ejercicio critico hacia la religién, primando el
“respeto por la diversidad cultural”’, es
racionalmente inaceptable. La defensa moral de la
accion de Khabib, es la de quién respalda la
limitacion de dicha critica mediante amenazas.

De esta manera, nuestro interlocutor 4,
defenderia  una posicion  racionalmente
inaceptable, resultaria ser un dogmatico auto
contradictorio, ya que legitimaria los contextos
cerrados a la comunicacion, legitimaria los
sistemas morales que contemplan la libertad
religiosa, de expresion y muchas otras, como una
perversion y/o un peligro®®y contemplaria la

% A. Cadenas (2017). Contra el relativismo: Cuatro ensayos
sobre racionalidad y comunicaciéon social.  Editorial
Académica Espanola. Pag 91.

aceptabilidad moral de sufrir su propia agresiéon a
manos de quienes dice apoyar moralmente.

VII.  ALGUNAS REFLEXIONES SOBRE LOS

LIMITES DEL CONFLICTO NORMATIVO
DE DIMENSION RELIGIOSA EN UNA
SOCIEDAD PLURALISTA

e El planteamiento de los conflictos normativos
como el aqui analizado, en el seno de una
sociedad pluralista, puede encontrar una
perspectiva no polémica: concebir los sistemas
morales (religiosos) como sistemas de
comunicacién, esto es, como sistemas
lingiiisticos con los que organizar la realidad
en relaciones conceptuales para lograr una
adaptacion a la misma y obtener el mayor
control posible sobre ella. Desde dicho
planteamiento, puede sostenerse que ciertos
valores morales contribuyen mejor a tal
funcién, en la medida en que optimizan las
condiciones de comunicacion, lo que exigiria
el compromiso con ciertas reglas
optimizadoras de la comunicacién ligadas a la
comprension (ser Ontico de los seres
humanos): que cualquiera pueda participar
con plena libertad, sin comprometer su vida o
integridad fisica (lo que exigiria del respeto
por las libertades “comunicacionales” del
sujeto, tanto las internas; esto es, libertad de
conciencia y religiosa, como las exteriores, es
decir, expresion e informacién). Podemos
tratar los conflictos normativos desde los
niveles de aceptabilidad racional de las
razones morales en apoyo de las diferentes
posturas normativas, una aceptabilidad ligada
a su grado de verificaciéon, con lo que ello
supone de comprension y manejo de la
realidad a través de la comunicacion.

e Desde la exigencia de verificacion que orienta
la necesidad de aceptabilidad racional de las
razones por las que deberiamos plantear los
conflictos normativos en un hipotético dialogo
social (que hemos denominado “tubo de
racionalidad”), los interlocutores no deberian
poder arrogarse el descubrimiento de
verdades morales trascendentales, ya que, los
sistemas morales anclan su origen en una
genealogia, son el resultado de decisiones

Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical Limits of Normative
Conflicts with a Religious Dimension in Pluralistic Societies

Volume 25 | Issue 1 | Compilation 1.0

© 2025 Great Britain Journals Press



humanas que apuntalan convenciones, y su
pretendido acceso a fuentes esenciales de
verdad moral auto atribuida, dependeria
exclusivamente de la fe, un fenoémeno
incomunicable. De esta manera, podemos
reflexionar sobre dichos conflictos a partir de
un filtro ético comunicacional que no
dependeria del valor moral que las creencias
religiosas se autoatribuyesen.

De esta manera, los interlocutores en el
contexto deliberativo de wun tubo de
racionalidad que plantea los conflictos
normativos de naturaleza religiosa, no podrian
defender la aceptabilidad racional de su apoyo
hacia razones morales que partiesen de una
autoatribucion de certeza moral, puesto que
ello supondria una falacia inverificable.
Dichos interlocutores, tampoco podrian
defender, por racionalmente inaceptable, la
idea de pluralidad cultural como valor moral
en si, al ser una tesis dogmatica y
autocontradictoria, ya que aceptaria el dogma
que identifica la existencia de creencias con su
respetabilidad moral.

Existen sistemas de normas morales-religiosas
que rechazan la idea de niveles de
aceptabilidad racional y de grados de
verificacion, que se muestran refractarios al
favorecimiento de contextos de comunicacion
ideal y, por ello, en mayor o menor medida,
son contrarios a la idea de auto referencia
moral critica, individual o grupal. Dichos
sistemas morales, propiciaran un bloqueo en
los procesos de comunicacion social, un
enclaustramiento en las creencias colectivas,
entorpeciendo la propia justificacion de las
razones e impermeabilizindose frente a las
razones del otro. Hablamos de creencias
religiosas que se protegerian con mecanismos
de inmunizaciéon, es decir, con defensas
dogmaticas intolerantes contra las criticas,
que podrian llegar a legitimar la violencia en
respuesta a la critica (como en el caso
tratado), lo que introduciria un bloqueo
comunicativo en la propia estructura.
Consiguientemente, los  procesos de
comunicacion individual, grupal y colectivo se
obturarian, negando las evidencias contrarias
y sacrificando la comprensiéon de la realidad

sostenida sobre mejores razones frente a las
verdades del colectivo®.

e La aceptabilidad racional de las razones en
virtud de las cuales puede afrontarse un
conflicto normativo de dimension religiosa,
verifica que el derecho a la diversidad no
implica intangibilidad, consiguientemente,
por el hecho de existir, una religion no puede
postularse por encima del valor moral
superior a la dignidad de la persona y sus
derechos, lo que incluye la prevalencia del
derecho a ejercitar la libertad de expresion.
Por ello, frente a conflictos normativos como
el aqui tratado, lejos de favorecer
posicionamientos condescendientes o
relativistas, de acuerdo con J. Habermas
cuando defiende la justificacion moral de
“obligar a una actitud critica frente a las
propias tradiciones” que reconozca |y
garantice una vision autorreferencial critica de
la propia cultura.

London Journal of Research in Humanities & Social Science

% Marina, J.A (2010). Las culturas fracasadas. El talento y
la estupidez de las sociedades. Anagrama. Barcelona. Pag.
118.

7° Habermas, J., Identidades nacionales y postnacionales,
Tecnos, Madrid, 1989, pp.120.

Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical Limits of Normative
Conflicts with a Religious Dimension in Pluralistic Societies

© 2025 Great Britain Journals Press

Volume 25 | Issue 1 | Compilation 1.0



London Journal of Research in Humanities & Social Science

This page is intentionally left blank

Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical Limits of Normative
. Conlflicts with a Religious Dimension in Pluralistic Societies o
{58 Volume 25 | Issue 1| Compilation 1.0 © 2025 Great Britain Journals Press



