
 ABSTRACT

Scan to know paper details and
author's profile

449U

 ABSTRACT

Scan to know paper details and
author's profile

449U

London Journal of Research in Humanities & Social Science

Volume 25 | Issue 1 | Compilation 1.0

LJP Copyright ID: 573301
Print ISSN: 2515-5784
Online ISSN: 2515-5792

Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib 
Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical 

Limits of Normative Conflicts with a Religious 
Dimension in Pluralistic Societies 

Dr. Arturo Cadenas  

The MMA fight between Khabib Nurmagomedov (Russia) and Connor McGregor (Ireland), organised 

by UFC 229 and held on 6 October 2018, was one of the most important sporting events of the year and 

is considered the most important fight in the history of the UFC (Ultimate Fighting Championship)[1]. 

The fight concluded with a victory for Khabib. After the event, the Russian fighter and one of the 

Irishman's coaches (Dillon Danis) got into a verbal altercation that escalated into the former jumping 

out of the octagon and attacking the coach. This sparked a general brawl that involved part of the 

audience and members of both teams, inside and outside the octagon. In the press conference held 

immediately afterwards, as well as in subsequent appearances, Khabib justified [2] his behaviour by 

referring to McGregor's previous actions and criticisms against him, repeatedly stating: "You cannot 

talk about religion or nations. You cannot talk about this stuff. This, for me, is very important”. 

I will stress the sentence that Khabib used most often, up to three times: “You cannot talk about 

religion”. His words marked the end of that extraordinary day, reflecting not only the intensity of the 

confrontation but also the tensions and divisions that currently characterise moral debate and its limits 

in a pluralistic society, specifically when freedom of speech is exercised to criticise certain aspects of 

religion, Islamic religion in particular. 

Keywords: NA 

Classification: LCC Code: BJ1451   

Language: English 

Dr. Arturo Cadenas. This is a research/review paper, distributed under the terms of the Creative Commons Attribution- 
Noncom-mercial 4.0 Unported License http:// creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/), permitting all noncommercial use, 
distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly cited. 

Β ˠ˞ˠˣ̮





Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib
Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical

Limits of Normative Conflicts with a Religious
Dimension in Pluralistic Societies

Análisis de caso. ¿Violencia Legítima en Respuesta a la Crítica? Khabib Nurmagomedov vs
Connor McGregor. Sobre los Límites Éticos a los Conflictos Normativos de Dimensión

Religiosa en las Sociedades Pluralistas

Dr. Arturo Cadenas
____________________________________________

ABSTRACT

The MMA fight between Khabib Nurmagomedov

(Russia) and Connor McGregor (Ireland),

organised by UFC 229 and held on 6 October

2018, was one of the most important sporting

events of the year and is considered the most

important fight in the history of the UFC

(Ultimate Fighting Championship)[1].

The fight concluded with a victory for Khabib.

After the event, the Russian fighter and one of the

Irishman's coaches (Dillon Danis) got into a

verbal altercation that escalated into the former

jumping out of the octagon and attacking the

coach. This sparked a general brawl that

involved part of the audience and members of

both teams, inside and outside the octagon. In the

press conference held immediately afterwards,

as well as in subsequent appearances, Khabib

justified[2] his behaviour by referring to

McGregor's previous actions and criticisms

against him, repeatedly stating: "You cannot talk

about religion or nations. You cannot talk about

this stuff. This, for me, is very important”.

I will stress the sentence that Khabib used most

often, up to three times: “You cannot talk about

religion”. His words marked the end of that

extraordinary day, reflecting not only the

intensity of the confrontation but also the

tensions and divisions that currently characterise

moral debate and its limits in a pluralistic

society, specifically when freedom of speech is

exercised to criticise certain aspects of religion,

Islamic religion in particular. This violent

episode, along with its subsequent justification

(at various levels), highlighted the difficulty of

having a constructive public debate in which

differences can be discussed without

overstepping the boundaries of dialogue.

ABSTRACT

2
Entrevista Khabib Explicando lo sucedido en la Pelea contra

Conor Mc Gregor - Interview

1
McGregor vs Khabib, las cifras del combate récord para la

UFC.

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
r
n

a
l

 o
f 

R
e

s
e

a
r
c
h

 i
n

 H
u

m
a

n
it

ie
s
 &

 S
o

c
ia

l 
S

c
ie

n
c
e

©2025 Great Britain Journals Press Volume 25 | Issue 1 | Compilation 1.0 1

El combate de MMA entre Khabib

Nurmagomedov (Rusia) y Connor McGregor

(Irlanda), organizado por la UFC 229 y

celebrado el 6 octubre de 2018, fue uno de los

acontecimientos deportivos más importantes de

aquel año y está considerado el combate más

importante en la historia de la UFC (Ultimate

Fighting Championship)
1
.

El combate finalizó con la victoria de Khabib.

Tras ello, el luchador ruso y uno de los

entrenadores del irlandés (Dillon Danis),

iniciaron una disputa verbal que acabó con el

primero saltando el octógono y arremetiendo

contra dicho entrenador, lo que provocó una

pelea generalizada que involucró a parte del

público y a miembros de ambos equipos, dentro y

fuera del octógono. En la rueda de prensa

inmediatamente posterior, así como en sucesivas

intervenciones, Khabib justificó
2

su

comportamiento haciendo referencia a las

acciones y críticas previas de McGregor dirigidas

hacia él, sosteniendo repetidamente: “No se

puede hablar de religión o de otras naciones,

cosas muy importantes para mí”.



I. INTRODUCCIÓN

El presente trabajo defiende que el procedimiento

por el que, tanto en una persona individual como

en un sistema demoliberal, se identifican las

cuestiones relevantes y se toman decisiones de

dimensión moral, requiere de un imprescindible

respeto por las bases de un diálogo ideal

extendido a todos los niveles. Por ello, debe

preocuparnos el estado actual de los

procedimientos discursivos sociales, ya que la

discusión acerca de las elecciones morales corre el

riesgo de perder su racionalidad. En tal sentido,

Aarnio
3

propone vincular el “desarrollo de

sociedades humanas”, con la fiscalización de los

espacios de comunicación en lo relativo a la

política, la moral y el derecho (en este trabajo se

añadirá la religión). Para ello, propone generar

“tubos de racionalidad”, en el planteamiento de

cualesquiera problemas, ampliando el diálogo

hasta donde sea posible
4
.

A partir de un estudio de caso, se afrontará el

peligro de irracionalización de los espacios de

comunicación social, derivados de la propia

dinámica de una sociedad abierta, en la que

coexisten contrapuestos sistemas morales, una

irracionalización ligada a la distorsión de las

condiciones que hacen posible tal diálogo.

4
G. Robles (1992). Op. Cit. Pág. 143.

3
A. Aarnio (1995). Derecho, racionalidad y comunicación

social. BEFDP. México D.F: BEFDP. Págs. 71 y ss.*

Se analizará la relevancia ética del incidente,

diseñando un “tubo de racionalidad” dialógico,

exponiendo la dimensión moral de las posturas en

apoyo de las acciones de Khabib.

Palabras clave: Perspectiva ética. Sentido de la

justicia/ Responsabilidad moral/ Principios

morales y libre decisión/ relativismo cultural/

valor moral de la diversidad cultural.

II. COMUNICACIÓN SOCIAL Y
CONFLICTOS NORMATIVOS

Las conductas (buenas o malas), son

comprendidas por las personas como acciones u

omisiones cargadas de significado referido a

normas de deber y, por ello, están impregnadas de

connotaciones morales insertas en esquemas

cognitivos previos
5
. Dichas conductas (comporta-

mientos debidos o prohibidos) pueden ser leídas

como textos acotados por el marco conceptual y

valorativo de las personas.

En tal sentido, Gadamer recuerda que, toda

realidad individual es el resultado de la

interacción entre el marco previo y la realidad

fáctica
6
, lo que indica que la formación de la

personalidad está ligada a un proceso de

socialización y no a una autosuficiente identidad.

Así pues, la razón desvinculada no es una

posibilidad real de la humanidad histórica, pues

toda persona procede de una educación,

adquiriendo un marco interpretativo desde el que

comprende el significado de la realidad
7
, en el

que, por supuesto, incluimos la realidad moral.

Esta sería la raíz de los conflictos normativos: las

diferentes interpretaciones de la realidad moral
8
,

debidas a que la interacción de diferentes

sistemas de valores, convierte en difícil (y, en

ocasiones, imposible) la comunicación moral
9
.

9
A. Giddens (2000): En defensa de la sociología. Madrid:

Alianza Editorial, página 80.

8
CH. Perelman (1979). La lógica jurídica y la nueva

retórica. Madrid: Civitas, página 145.

7
F. J. Torre Díaz (2001). El modelo de diálogo intercultural

de A. Mac Intyre. Madrid: Dykinson, página 45.

6
H. G. Gadamer (1984). Verdad y método. Salamanca:

Ediciones Sígueme. Páginas 343 y 370.

5
G. Robles (1988). Teoría del Derecho. Volumen I. Madrid:

Civitas, páginas 258-263.

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
r
n

a
l

 o
f 

R
e

s
e

a
r
c
h

 i
n

 H
u

m
a

n
it

ie
s
 &

 S
o

c
ia

l 
S

c
ie

n
c
e

©2025 Great Britain Journals PressVolume 25 | Issue 1 | Compilation 1.02

Destacaré la expresión que más veces pronunció

Khabib, hasta en tres ocasiones: “no se puede

hablar de la religión”. Sus palabras supusieron el

final de aquella extraordinaria jornada,

reflejando, no solo la intensidad del

enfrentamiento, sino también las tensiones y

divisiones que actualmente caracterizan el

discurso moral y a sus límites en una sociedad

pluralista, cuando la libertad de expresión es

ejercitada para criticar algún aspecto de la

religión, la islámica en concreto. Este episodio

violento y su posterior justificación a diversos

niveles, dejó al descubierto la dificultad de

mantener un debate público constructivo, en el

que las diferencias puedan ser discutidas sin

traspasar los límites del diálogo.

Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical Limits of Normative 

Conflicts with a Religious Dimension in Pluralistic Societies 



Por ello, el debate social enfocado en este

problema debiera priorizar la manera de

compatibilizar la inevitable heterogeneidad

axiológica, con la reflexión acerca de si resulta

posible justificar cierto grado de homogeneidad

alrededor de un núcleo común de valores para

asentar una convivencia, sustentada sobre

mínimos éticos garantes de la deseada

comunicación moral. Siguiendo a Robles: "Si no

existe la creencia colectiva de un mínimo de

valores constitutivos del grupo, éste se

desintegra"
10

. En consecuencia, como la realidad

del “mínimo de valores constitutivo del grupo”,

pudiera ser plural y contrapuesta, no puede

separarse el problema de la coexistencia entre

visiones morales contrapuestas, en una sociedad

pluralista, de los conflictos normativos
11

.

Los conflictos normativos dificultan la

convivencia cuando erosionan las orientaciones

morales comunes en una sociedad, lo que N.

Luckmann denomina “comunicación en la vida

cotidiana”
12

. Son, siguiendo a Berger, los que

surgen cuando modelos culturales promueven

esquemas normativos que movilizan las conductas

de las personas de su grupo, especialmente

cuando hunden sus raíces en la conciencia de las

personas por su concepción de lo sagrado,

implicando a sistemas morales que ofrecen

visiones antagónicas del mundo
13

.

Los conflictos morales son inevitables, cuando en

el seno de una sociedad democrática se distancian

fuertemente las creencias básicas de dos o más

sistemas morales, en cuestiones vitales como la

autoridad legítima o la consideración de lo que

implica la dignidad de la persona. Los conflictos

normativos son -recuerda P. Berger- habituales en

cualquier civilización, no obstante, en las

sociedades tradicionales la expectativa de

mantener un sistema de normas unificado

contaba con posibilidades razonables, pero en las

13
P. Berger (1999). "Los límites de la cohesión social.

Conflicto y mediación en las sociedades pluralistas". En P.

Berger (ed.): Informe de la Fundación Bertelsmann al Club

de Roma. Galaxia Gutenberg. Círculo de Lectores, página 33.

12
P. Berger, T. Luckmann (1986). La construcción social de

la realidad. Capítulo III. Buenos Aires: Amorrortu, página 17.

11
Ver nota anterior, pàgina 31.

10
G. Robles (1988). Los derechos fundamentales y la ética en

la sociedad actual. Madrid: Civitas.

democracias modernas los conflictos normativos

atañen a los límites extremos del pluralismo
14

y

deben ser planteados y atajados, como en el caso

que analizo.

III. CASO NURMAGOMEDOV-MCGREGOR:
CONTEXTO Y ANTECEDENTES

● K. Nurmagomedov abofeteó a Artem Lobov,

miembro del equipo de McGregor, en el

pasillo de un hotel. Con esta primera acción,

Khabib vulnera dos bienes Morales (y

jurídicos): la integridad física de Lobov

(aunque fuera en un sentido débil, sin

lesiones) y su integridad moral, porque le hizo

sentirse humillado. Lobov no interpuso

querella y no existe constancia de que Khabib

pidiera perdón o manifestara públicamente

arrepentimiento por su acción.
15

● La respuesta de McGregor fue atacar el

autobús en el que se desplazaba Khabib,

arrojando una papelera de grandes

dimensiones contra el vehículo, causando con

ello la rotura de un parabrisas que provocó

cortes a dos peleadores que se vieron

obligados a retirarse de sus peleas. McGregor

destrozó el bus y puso en riesgo la integridad

física de las personas, pudiendo haber

provocado una pelea masiva. La vulneración

de dichos valores señala su indiscutible

responsabilidad jurídica (y moral). Acabó

siendo detenido tras el incidente.
16

Meses después, McGregor manifestó

arrepentimiento, reconociendo el mal de

acción vengativa y asumiendo su

responsabilidad moral, también respondió a

las consecuencias jurídicas derivadas de su

ataque al autobús: “Me arrepiento de mis

acciones (...) Entiendo la gravedad de este

asunto y espero que esto se resolverá".
17

17
UFC. Brooklyn cierra el caso criminal contra Conor

McGregor pero se le abre otro | El Imparcial Chiesa y

McGregor llegan a acuerdo por demanda | Superluchas.

16
Conor McGregor, bajo custodia policial tras destrozar un

autobús de la UFC (elconfidencial.com).

15
¿Por qué Nurmagomedov reaccionó tan violento contra el

equipo de McGregor? | TUDN UFC | TUDN MX | TUDN.

14
P. Berger (1999). "Observaciones generales sobre conflictos

normativos". En P. Berger (ed.): Informe de la Fundación

Bertelsmann al Club de Roma. Galaxia Gutenberg. Círculo de

Lectores, página 518.

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
r
n

a
l

 o
f 

R
e

s
e

a
r
c
h

 i
n

 H
u

m
a

n
it

ie
s
 &

 S
o

c
ia

l 
S

c
ie

n
c
e

©2025 Great Britain Journals Press Volume 25 | Issue 1 | Compilation 1.0 3

Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical Limits of Normative 

Conflicts with a Religious Dimension in Pluralistic Societies 



● En la rueda de prensa previa a la pelea,

McGregor realizó críticas hacia Khabib,

mencionando, entre otros temas, su país y su

religión.
18

Es importante recordar en este

punto que, las críticas hacia un país o hacia

una religión son, en principio, legítimas desde

la perspectiva de un sistema demoliberal.

● Tras la finalización de la pelea, Khabib se

enzarzó en un enfrentamiento verbal con el

equipo de McGregor, que terminó con la

agresión citada al comienzo del trabajo,

poniendo en riesgo la integridad física de las

personas atacadas al desencadenar una pelea

masiva. Posteriormente, en la rueda de prensa

justificó su acción y evidenció ausencia de

arrepentimiento. Gran parte de los aficionados

y miembros de la comunidad deportiva,

manifestaron su respaldo hacia Khabib.

IV. POSTURAS MORALES EN CONFLICTO

El caso que nos ocupa representa, simplificando,

cuatro posturas morales distintas. Más adelante,

debemos aclarar las razones que las sostienen,

para analizar su aceptabilidad racional.

Por un lado, la posición defendida en este trabajo,

esto es, que la acción de Khabib resulta

éticamente indefendible. Llamémosla

interlocutora 1.

Por otro lado, de entre las personas que reconocen

apoyar a Kabhib, distinguiría tres grupos:

Aquellas que, compartiendo el sistema de valores

morales del propio Khabib, comparten el deber

moral de agredir o de castigar a otras en similares

circunstancias (o que exculpen dicho

comportamiento). Este será el interlocutor 2.

Las que mantienen una posición “emprendedora”,

pero parecen no aceptar con claridad las

implicaciones de su apoyo moral. Para ellos,

podríamos blandir un argumento retorsivo con la

pretensión de mostrar que, tal vez, no

comprenden bien la dimensión moral del asunto.

Aquí encontraríamos a los relativistas “blandos”.

De acuerdo con esta idea, estas personas

expresarían una idea similar a esta: “no soy quién

18
UFC 229 Khabib vs McGregor Conferencia de Prensa.

para cuestionar las razones Morales de Khabib”,

esquivando la cuestión relativa a su

responsabilidad. Interlocutor 3.

El cuarto tipo de persona es aquella que considera

que la acción de Khabib fue moralmente correcta,

pues defienden que únicamente desde los valores

morales propios de una cultura, puede fiscalizarse

la dimensión moral de sus acciones; estaría

asumiendo, en mayor o menor medida,

postulados propios del relativismo cultura
19

l:

“Cuando criticamos otras culturas lo hacemos

desde nuestro punto de vista moral

“eurocentrista”, lo cual implica tener que aceptar

el mismo criterio como crítica”. Interlocutor 4.

V. RESPONSABILIDAD MORAL (Y
JURÍDICA)

En muchos foros (insisto en mi preocupación

cuando incluyo a muchos de mis estudiantes,

generación tras generación), la acción de Khabib

fue interpretada como un resultado lógico o

natural, fruto de los agravios pasados y la

excitación del momento de la victoria. Para

aclarar si Khabib fue responsable de sus acciones,

apelamos a los conceptos de responsabilidad

moral y jurídica.

En línea con Robles
20

, se entenderá

responsabilidad jurídica como el deber jurídico de

una persona de hacerse cargo de las

consecuencias de un acto ilícito, previstas por el

ordenamiento: “Que el ordenamiento jurídico

impute a un sujeto la responsabilidad de una

acción u omisión quiere decir que establece para

ese sujeto el deber jurídico de soportar las

consecuencias de dicho acto u omisión”.

Al decidir llevar a cabo la acción de saltar e iniciar

la agresión, Khabib transgredió la norma jurídica

alusiva a dicha acción prohibida (condición

inexcusable para calcular el grado de

responsabilidad criminal) por lo que se hizo

merecedor de la sanción prevista. Simplificando,

20
G. Robles (2015) Teoría del derecho. Fundamentos de

teoría comunicacional del derecho. Volumen I. Civitas.

Quinta ed. Thompson Reuters. P´g. 477.

19
Maclntyre, Justicia y racionalidad (EIUNSA, Barcelona,

1994), MacIntyre, Justicia y Racionalidad (1994) | PDF |

Teoría de la justificación | Era de iluminacion

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
r
n

a
l

 o
f 

R
e

s
e

a
r
c
h

 i
n

 H
u

m
a

n
it

ie
s
 &

 S
o

c
ia

l 
S

c
ie

n
c
e

©2025 Great Britain Journals PressVolume 25 | Issue 1 | Compilation 1.04

Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical Limits of Normative 

Conflicts with a Religious Dimension in Pluralistic Societies 



los deberes jurídicos de Khabib, consistieron en:

1- soportar el embargo de sus ganancias (o de

parte de ellas), y 2- enfrentarse a una posible

sanción penal por haber iniciado una pelea para

tratar de agredir al equipo de Connor. Ambas,

serían la manifestación de su responsabilidad

jurídica: afrontar las consecuencias jurídicas de

no haber cumplido los deberes jurídicos

antedichos, consistentes en omitir las conductas

prohibidas. No se interpuso querella alguna

contra Khabib.

Analizar su responsabilidad moral resulta más

complicado
21

, ya que el mal moral es más difuso y

menos específico que el jurídico

institucionalizado. Las normas morales
22

son

“normas autónomas” que no guardan una relación

de identidad con el Estado, sino que su existencia

depende de la voluntad de cada individuo, por ello

son, en su validez última y más profunda,

esencialmente subjetivas.

Aunque se disculpó con la Comisión de Nevada y

con la ciudad de Las Vegas, Nurmagomedov no

manifestó arrepentimiento alguno por su agresión

directa a personas concretas, lo que reflejó un

nulo sentimiento de culpa expresado por él

mismo, que parecía manifestar un rechazo por la

responsabilidad moral de su acción: “¿No

comprendo por qué habláis de que he saltado del

octógono, por qué no habláis de que él habló

sobre mi país, mi religión?”.

Recordemos que, una persona es moralmente

responsable de lo que deja de hacer

voluntariamente cuando debiera haberlo hecho

(porque incumple una obligación moral

autoimpuesta), o de lo que hace voluntariamente

cuando debiera no haberlo hecho (porque realiza

algo prohibido para sí mismo). La responsabilidad

moral supone, siguiendo a V. Camps, aceptar las

consecuencias de un modo de proceder que

transgrede una norma moral preexistente, lo que

suele traducirse en sentimiento de culpa
23

, en

remordimiento. Pero lo exigido por esta norma

moral podría no existir como norma jurídica, y

viceversa. Es por esta razón que, quien transgrede

una norma jurídica, podría no sentirse

moralmente responsable de su acción ni tener

sentimiento de culpa alguno, y viceversa.

Es decir, la transgresión de la obligatoriedad

moral
24

, sería un hecho psíquico que las personas

traducimos en la forma de sentimiento de culpa,

haciéndolo depender de la internalización de

normas morales con las que el grupo modela las

conciencias individuales durante el proceso

educativo
25

. En esta línea, Savater
26

nos recuerda:

“al actuar mal y darnos cuenta de ello,

comprendemos que ya estamos siendo castigados,

que nos hemos estropeado a nosotros mismos

–poco o mucho- voluntariamente”.

Sería moralmente responsable quien decidiera (en

un contexto que debe ser considerado)

libremente, esto es, quien escogiere

deliberadamente la transgresión de una norma

moral autoimpuesta, teniendo otras alternativas

(y no existiendo excusa ni justificación, como

pasaré a explicar a continuación).

¿Acaso Khabib no decidió? Las decisiones son el

resultado de la voluntad que escoge entre

alternativas
27

, es decir, de los motivos que

podemos encontrar para actuar, elegimos y

actuamos. La educación en unos valores

determinados condiciona la acción dentro de un

contexto, la convertirán en más o menos

previsible, pero es la voluntad la que escoge.

Ninguna motivación desencadena necesariamente

la decisión. Así pues, el estado de cosas no empuja

irremisiblemente a Khabib. En tal sentido, afirma

27
Robles Morchón, G. Fundamentos de teoría comunicacio-

nal del derecho. Volumen I. Editorial Civitas. 5ª edición, pág.

289 y ss.

26
F. Savater (1989). Ética como amor propio. Madrid:

Mondadori. Pág. 111.

25
V. Camps (1990). Virtudes públicas. Madrid: Austral.

Espasa Calpe. Pág. 60-61.

24
G. Robles (1992). Los derechos fundamentales y la ética en

la sociedad actual. Madrid: Civitas. Pág. 72.

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
r
n

a
l

 o
f 

R
e

s
e

a
r
c
h

 i
n

 H
u

m
a

n
it

ie
s
 &

 S
o

c
ia

l 
S

c
ie

n
c
e

©2025 Great Britain Journals Press Volume 25 | Issue 1 | Compilation 1.0 5

22
Schmill, U. (1997). “Derecho y moral, una relación externa”

En Derecho y moral. Ensayos sobre un debate

contemporáneo. Gedisa Ed. 1997. Pág. 284.

21
V. Camps (1990). Virtudes públicas. Madrid: Austral.

Espasa Calpe. Pág. 65.

23
V. Camps (1990). Virtudes públicas. Madrid: Austral.

Espasa Calpe. Pág. 60-61.

Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical Limits of Normative 

Conflicts with a Religious Dimension in Pluralistic Societies 



Muguerza
28

: “(…) tales contenidos morales son, en

un obvio sentido, heterónomos, esto es, advienen

a la conciencia moral desde una instancia ajena a

ella, el sujeto moral siempre podrá asumirlos

autónomamente si esa es su voluntad, con lo que

el nomos en cuestión dejaría de ser heterónomo

para pasar a convertirse en ley moral autónoma”.

Así las cosas, cabe preguntarse si Khabib fue

autónomo o si su voluntad estaba viciada en algún

sentido Aclaremos el diferente protagonismo de la

libre voluntad de Khabib en sus dos cruciales

decisiones:

● Saltar la jaula e iniciar una pelea de

consecuencias potencialmente graves para la

integridad física de las personas directa o

indirectamente involucradas.

● Justificar su acción y no manifestar

arrepentimiento en la rueda de prensa.

a) Al no expresar una necesidad causal

propiamente dicha
29

(como lo son las referidas a

los fenómenos físicos) y tampoco actuar

determinado por la previa provocación de Connor,

la agresión contra Dillon Danis, permite apreciar

que Khabib decidió obrar así impulsado por la

rabia (motivación similar a la de Gregor, cuando

atacó el autobús). Ahora bien, ¿la acción podría

excusarse en alguna medida por estar su libertad

viciada debido a la presión psicológica? ¿Tal vez

podría argumentar alguna justificación?

La pregunta acerca de si su acción resulta

excusable
30

, se centraría en la necesidad de

verificar, no el hecho mismo de la decisión, sino

su aspecto interno, cuya falta contaminaría la

libertad psíquica del individuo, estrechando

drásticamente sus facultades intelectivas y

volitivas, incapacitando para impulsar su acción

30
Robles Morchón, G. La justicia en los juegos. Dos ensayos

de teoría comunicacional del derecho. Trotta, 2009, pág.

27-28. -Muñoz Conde F. y García Arán, M. Derecho Penal.

Parte general. Ed. Tirant lo Blanc. Valencia. 2007. Pags. 362

y ss.

G. Robles (2015) Teoría del derecho. Fundamentos de

teoría comunicacional del derecho. Volumen I. Civitas.

Quinta ed. Thompson Reuters. Pág??.

28
Muguerza, J. (2003). El tribunal de la conciencia y la

conciencia del tribunal. En: Vázquez, R. (2003). Derecho y

Moral. Ensayos sobre un debate contemporáneo. Barcelona:

Gedisa, 183-211. p. 186).

mediante sus mandatos; pudiendo llegar, al

menos en parte, a excusarle. Consideraríamos

aquellas pulsiones internas como las que,

sobrepasando al individuo, podrían alterar su

libre elección; así, la persona sometida por un

poderoso trastorno mental (o por un miedo

insuperable, por ejemplo), se limitaría a cumplir

las exigencias imperiosas de una necesidad

psíquica.

¿Sería este el caso de Khabib? No. Sin embargo,

podríamos llegar a pensar que un leve trastorno

de ansiedad pudiera haber provocado una

aceptación libre, pero algo mermada en su origen

psíquico.

Para la segunda pregunta; esto es, sobre si resulta

posible justificar su acción agresiva en alguna

medida, solo cabe una respuesta negativa. La

justificación de los juicios morales implica la

necesidad de aportar razones en respaldo del

sentido moral de la acción, remitiéndose a los

valores prioritarios de una forma de vida
31

. La

dimensión jurídica del asunto no admite duda: no

existe justificación posible, ya que, una

justificación supondría una causa de exclusión de

la antijuricidad, convirtiendo el hecho en lícito.

Tomando como modelo las causas eximentes de

responsabilidad criminal del Código Penal

español, Khabib no defendía un valor equivalente

al que pretendía quebrantar, no protegió su

integridad física o la de un tercero; ni, por

supuesto, tenía legítimo derecho a actuar como lo

hizo.

¿Qué ocurre entonces con la dimensión moral de

su acción?

El problema es que, la segunda decisión involucra

la reflexión moral del propio Khabib acerca de su

acción, lo que imposibilita excusar su acción por

un posible vicio en su libertad. Khabib, siguiendo

a Kant
32

, convertido en juez de sus propios actos y

en autolegislador, juzga y respalda su propia

acción desde su propio sentido de la justicia.

32
Kant, E. (1785/1973). Fundamentación de la Metafísica de

las costumbres. Madrid: Espasa-Calpe.

31
J. A. Marina (1995). Ética para náufragos. Barcelona:

Anagrama. Pág. 95.Muñoz Conde F. y García Arán, M.

Derecho Penal. Parte general. Ed. Tirant lo Blanc. Valencia.

2007. Pags. 309 y ss.

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
r
n

a
l

 o
f 

R
e

s
e

a
r
c
h

 i
n

 H
u

m
a

n
it

ie
s
 &

 S
o

c
ia

l 
S

c
ie

n
c
e

©2025 Great Britain Journals PressVolume 25 | Issue 1 | Compilation 1.06

29

Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical Limits of Normative 

Conflicts with a Religious Dimension in Pluralistic Societies 



Recordemos que, en la rueda de prensa posterior

a la pelea, Khabib rehusó pedir perdón a las

personas agredidas por él y justificó su primera

acción, responsabilizando a Connor por “hablar

de su país y de su religión”; es decir, fue el propio

Nurmagomedov el que no buscó una excusa, ni

parcial ni total, es más, defendió la justificación de

su acción, lo que implica defender la agresión

como solución justa al conflicto moral. En esta

segunda decisión
33

, Khabib tuvo tiempo de

explorar plenamente su acción, apreciar el estado

de cosas
34

, lo que incluye el conocimiento y

aceptación de las posibles consecuencias

resultantes de una pelea masiva.

En conclusión, Khabib decidió libremente,

acreditando su libre albedrío
35

, dispuso de

posibilidades de elección (ya estaba liberado de la

rabia inicial), pero manifestó una ausencia

absoluta de arrepentimiento por su acción

agresora, dirigiendo su pesar hacia la

organización y la ciudad (“Sorry Nevada, sorry

Las Vegas”). Respaldó su primera decisión como

justa, confirmando que no había sufrido

suspensión alguna de sus facultades volitivas y

cognitivas. Para Khabib, Connor, en el ejercicio de

su derecho a la libertad de expresión, mencionó

temas de los que “no se puede hablar”. Ello

explicaría su nulo sentimiento de culpa, ya que,

aunque se sabía jurídicamente responsable de la

acción agresora, dicha acción estaría justificada

por la transgresión anterior de una norma moral

superior: “no se debe criticar la religión”.

Su -en palabras de López Aranguren
36

- “tribunal

de conciencia moral”, respalda su decisión de

saltar de la jaula con intención de agredir,

evidenciando su compromiso moral con la norma:

“en el caso de que alguien hable de mis creencias

religiosas, la agresión se entenderá como

moralmente justificada”.

36
J.L. Aranguren (1968). Ética y política. Madrid: Ed.

Guadarrama. Pág. 17.

35
Savater, F (2003). El valor de elegir. Ariel. Pág. 67.

34
Aristóteles. Ética a Nicómaco. Introducción, traducción y

notas de José Luis Calvo Martínez, Alianza Editorial, Madrid

2001.

33
Marina, J.A. Crónicas de la ultramodernidad. Anagrama.

Barcelona, 1999, pág. 148.

VI. COMUNICACIÓN, COMPRENSIÓN Y
DIÁLOGO. ACEPTABILIDAD RACIONAL

DE LAS RAZONES DE LOS
DIFERENTES INTERLOCUTORES

Una perspectiva pragmática, puede atribuir algún

sentido general a la reflexión acerca de los

conflictos normativos, si planteamos los sistemas

morales como sistemas de comunicación.

Podemos referirnos a un sistema moral como un

sistema lingüístico con el que los seres humanos

interpretan la realidad
37

, organizándola con

mayor o menor eficiencia en relaciones

conceptuales, para lograr una adaptación a la

misma y obtener el mayor control posible sobre

ella. Desde dicho planteamiento, puede sostenerse

que ciertos principios de justicia contribuyen

mejor (y otros peor) a tal función. En otras

palabras, resulta innegable la existencia de

muchas y contrapuestas verdades morales, pero

ello no implica que no podamos hablar de niveles

de aceptabilidad racional, en función de que

permitan en mayor o menor medida, comprender

y manejar la realidad. Pondré un ejemplo,

desarrollado en un trabajo anterior
38

. Si nos

referimos a muchos de los “juegos” habidos en la

historia, podríamos constatar cómo las creencias

vigentes de su forma de vida afectaron

decisivamente a la libertad plena de los jugadores,

por su bajo nivel de acceso a la comprensión de la

realidad. El libro “Colapso”, de Jared Diamond,

narra la implosión de formas de vida de la mano

de crisis sociales provocadas por creencias

irracionales que ocasionaron, finalmente, un

desastre medioambiental.
39

La competencia

deportiva envuelta en trascendencia religiosa,

acabó convirtiéndose en la forma de vida: los

jugadores competían sacrificando sus vidas para

agradar a unos dioses insatisfechos, y el pueblo

celebraba ávido la competición permanente entre

rituales mientras esquilmaba los recursos

39
Diamond, J. Colapso ¿Por qué unas sociedades perduran y

otras desaparecen? Barcelona: Debate 2006, pág. 70 y ss.

38
Cadenas, A. Consideraciones sobre la justicia y los juegos

en la teoría comunicacional del Derecho, en Teoría

Comunicacional do Direito: diálogo entre Brasil e Espanha.

Volumen II. Editorial Noeses, 2017. Págs. 59-99.

37
J. A. Marina (1995). Ética para náufragos. Barcelona:

Anagrama. Pág. 47 y ss.

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
r
n

a
l

 o
f 

R
e

s
e

a
r
c
h

 i
n

 H
u

m
a

n
it

ie
s
 &

 S
o

c
ia

l 
S

c
ie

n
c
e

©2025 Great Britain Journals Press Volume 25 | Issue 1 | Compilation 1.0 7

Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical Limits of Normative 

Conflicts with a Religious Dimension in Pluralistic Societies 



naturales en beneficio de las construcciones de

piedra.

Algo perfectamente equiparable a otros escenarios

de jugadores carentes de libertad plena, como en

el caso de culturas precolombinas, juegos

sangrientos envueltos en creencias arcaicas que

eran aceptados “libremente” por los jugadores.

Formas de vida configuradas por sistemas

morales basadas en la superstición y alejados de la

comprensión de la realidad.

Así pues, propongo un criterio metasistemático de

valoración y elección justificada de ciertos

contenidos morales
40

, en tanto que optimizadores

de dichos sistemas de comunicación. Aceptado

este argumento, si bien es cierto que cada modelo

incorpora criterios para corroborar las visiones de

los contenidos generadas desde el interior de cada

modelo, no hay razón para pensar que no puedan

ser a su vez consideradas críticamente desde una

determinada concepción de su función como

sistemas de comunicación. Doy por sentado que

(aunque no profundizaré en este punto), sería

posible encontrar concepciones metasistemáticas

dispares acerca de la función o el sentido de los

sistemas de comunicación y acepto que la

interpretación pragmatista de los sistemas

conceptuales es un recurso intelectual y no una

verdad científica. Adopto un criterio pragmatista,

siguiendo a J.M. Faerna, como una opción sobre

el uso de nuestra inteligencia y de nuestras

herramientas simbólicas, no identificando

conocimiento exclusivamente con ciencia, sino

ampliando dicho conocimiento a la profundidad

con la que pueda interpretarse nuestra relación

con la realidad.
41

Esta perspectiva permite considerar los sistemas

morales como sistemas de comunicación que

pretenden configurar la realidad a partir de

axiomas indemostrables construidos por la mente

humana. La moral es, coincidiendo con Sánchez

Vázquez
42

, un sistema de normas, principios y

42
Sánchez Vázquez, A., Ética, Grijalbo, Barcelona, 1984, pp.

61.

41
Faerna, J. M., “Racionalidad científica y diversidad

cultural”, Claves de razón práctica (1997), nº 78, pp. 61-69.

40
Faerna A, J. M. Introducción a la teoría pragmatista del

conocimiento, Siglo XXI, Madrid, 1996, pp. 1-20.

valores, de acuerdo con el cual se regulan las

relaciones mutuas entre los individuos o entre

ellos y la comunidad, de tal manera que dichas

normas, que tienen un carácter histórico y social,

se acaten, libre y conscientemente por una

convicción íntima
43

y no de un modo mecánico,

exterior o impersonal.

Resulta conveniente conectar este planteamiento

con el vínculo inescindible entre comprensión y

comunicación, en el sentido que propone H.G.

Gadamer
44

, quien pretende acceder a toda

experiencia humana desde el esquema de la

comprensión (y demostrar que todo conocimiento

subyace a ella), por ello defiende toda una

hermenéutica filosófica de la existencia humana:

"Comprender no es un ideal resignado de la

experiencia vital humana (...) por el contrario es

la forma originaria de realización del estar ahí,

del ser-en-el-mundo (...). Comprender es el

carácter óntico original de la vida humana

misma.

Comprender es, por tanto, una manifestación

óntica del intérprete que acota textos,

previamente condicionados por su bagaje

conceptual-valorativo. G. ROBLES
45

defiende,

como punto de partida para la comprensión de

toda realidad: "toda realidad social, es un texto

en tanto que se nos muestra como algo que

tenemos que leer e interpretar para poder llegar

así a comprender".

La existencia humana impone una adecuación a la

realidad
46

, que pasa por reflexionar acerca de las

mejores posibilidades de comunicación interior y

con otros seres humanos. La comunicación misma

nos indica que la instalación de los individuos de

una sociedad puede realizarse en espacios

cerrados o abiertos e interpersonales; en otras

palabras, existen espacios (condiciones

comunicacionales) que dificultan y otros que

favorecen la búsqueda de evidencias

46
J. A. Marina (1995). Ética para náufragos. Barcelona:

Anagrama. Pág. 131 y ss.

45
Robles Morchón, G., Introducción a la teoría del Derecho,

Debate, Barcelona, 2003, pp.191 y ss.

44
Gadamer, H.G., Verdad y método, Ediciones Sígueme,

Barcelona, 1984, pp. 23 y 325.

43
J. A. Marina (1995). Ética para náufragos. Barcelona:

Anagrama. Pág. 49.

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
r
n

a
l

 o
f 

R
e

s
e

a
r
c
h

 i
n

 H
u

m
a

n
it

ie
s
 &

 S
o

c
ia

l 
S

c
ie

n
c
e

©2025 Great Britain Journals PressVolume 25 | Issue 1 | Compilation 1.08

Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical Limits of Normative 

Conflicts with a Religious Dimension in Pluralistic Societies 



intersubjetivas que trascienden el espacio privado

de cada individuo y traten de contrastar las

verdades colectivas.

Así pues, puede justificarse una propuesta de

“tubo de racionalidad” (un contexto ideal de

comunicación), constitutivamente orientado hacia

el mejor manejo y comprensión de la realidad,

inevitablemente ligado a la internalización en su

seno de ciertos valores morales. Se trataría, desde

dicho recurso, de calibrar la aceptabilidad

racional de las razones en respaldo de las posturas

en conflicto (especificadas en el punto 3 del

presente trabajo, POSTURAS MORALES EN

CONFLICTO), haciéndolas depender de su grado

de verificación.

Por ello, vamos a simular un diálogo ideal con las

personas 3 y 4, como proceso de comunicación

comprometido con la comprensión de la realidad

y vinculado a la toma de acuerdos). En dicho

contexto, no existe relación de jerarquía y deben

cumplirse -siguiendo a Aarnio
47

- al menos, dos

exigencias: los integrantes deben ser capaces de

distinguir entre malas y buenas razones y,

además, tienen que comprometerse a seguir

ciertas reglas. La capacidad de distinguir entre

buenas y malas razones que justifiquen las

acciones resulta esencial para garantizar el

entendimiento, lo que nos conduce hacia la

aceptación de algún tipo de situación dialógica

ideal, como punto de partida para la discusión, lo

que exigiría el compromiso con ciertas reglas

optimizadoras de la comunicación ligadas a la

comprensión. Siguiendo a Urbina
48

(que toma

como referencia a R. Alexy o J. Habermas, entre

otros) algunas de esas reglas de racionalidad

serían: que cualquiera pueda participar con plena

libertad, sin comprometer su vida o integridad

física (lo que exigiría del respeto por las libertades

“comunicacionales” del sujeto, tanto las internas;

esto es, libertad de conciencia y religiosa, como las

exteriores, es decir, expresión e información), que

todos acepten la obligación de justificar lo que se

defiende, verificando hasta donde fuere posible,

48
S Urbina (2004): Tentación de la ignorancia: una

reflexión filosófica-jurídica. Palma de Mallorca. Assaigs

Jurídicos: Universitat de les Illes Balears, página 104.

47
A.Aarnio (1995). Derecho, racionalidad y comunicación

social. BEFDP. México D.F: BEFDP. Págs. 72 y ss.*

que ningún participante pueda invocar una

justificación que sepa que es inválida (mentir) o

encastillarse en una peor confirmada o verificada

que otra; es decir, los interlocutores no pueden

apelar a la esencialidad de sus razones y mucho

menos postularse en favor de su imposición

violenta. Por supuesto, deben estar dispuestos a

cambiar su posición con cualquier otro

participante ante mejores razones.

Podríamos identificar esta situación como el

previamente citado “tubo de racionalidad

comunicacional”.

En definitiva, si el grado de verificación de una

razón en respaldo de una postura, es el

fundamento de su aceptabilidad racional, lo

primero será aclarar el porqué de las razones, lo

que exige de un verdadero compromiso con la

búsqueda de la comprensión de la realidad a

través de la comunicación. En otras palabras,

debemos comprobar los “porqués” y verificar

hasta qué punto, algunos responden mejor que

otros a la comprensión de la realidad.

Aceptado el “tubo de racionalidad”, debemos

señalar a nuestros interlocutores que, en la

sociedad en la que se ha educado Khabib

(Dagestán), dicho escenario dialógico resultaría

impracticable
49

, ya que, favorece un modelo de

persona no proclive a aceptar las exigencias que

plantea el “tubo”, pues se configura de acuerdo

con una cerrazón rigorista que impone

obligatoriamente la fe y que convierte en heroico

todo intento de distanciamiento crítico que trate

de reflexionar acerca de la aceptabilidad racional

del sistema. Consecuentemente, resulta

improbable que los interlocutores tipo 2, tal vez el

propio Khabib, aceptaran incondicionalmente las

exigencias para incorporarse al debate.

Llegados a este punto, debemos enfocarnos en el

interlocutor 3, para llevar a la práctica la

49
El resurgir del yihadismo en el Daguestán: ¿una nueva

amenaza en el Cáucaso para Rusia? - Descifrando la Guerra

La pugna interna que desató la guerra del Daguestán:

Gobierno islámico o lealtad a Moscú (eldebate.com)

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
r
n

a
l

 o
f 

R
e

s
e

a
r
c
h

 i
n

 H
u

m
a

n
it

ie
s
 &

 S
o

c
ia

l 
S

c
ie

n
c
e

©2025 Great Britain Journals Press Volume 25 | Issue 1 | Compilation 1.0 9

6.1 Relativismo Cultural “Blando”, Disonancia
Cognitiva y Argumento Retorsivo

Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical Limits of Normative 

Conflicts with a Religious Dimension in Pluralistic Societies 



estrategia que J. Finnis
50

denomina argumento

retorsivo, aprovechando que tenemos garantizado

cierto nivel de deliberación racional. Este

argumento se utiliza para identificar la

autocontradicción de una proposición con el

contenido de lo afirmado, lo que produce una

inconsistencia pragmática que puede ponerse en

evidencia.

Supongamos, por resumir, que el interlocutor 3

rechaza, “a priori”, la limitación del derecho a la

libertad de expresión por cuestiones moralmente

irrelevantes, y que, por ello, se opone a la

amenaza de violencia física en respuesta a la

valoración crítica de los postulados de una

religión.

Nuestro interlocutor 3 no puede mentir, debe

reconocer su “fricción moral” interna, ya que se

afirma incapaz de criticar la acción de Khabib (“no

soy quién para criticar”), al mismo tiempo que

defiende el principio moral general ‘no se debe

limitar el derecho a la libertad de expresión por

razones moralmente irrelevantes”, lo que incluiría

el rechazo de su limitación por miedo a la

amenaza de violencia resultante de una crítica.

Por ello, no puede evitar constatar que estaría

proclamando su ausencia de crítica hacia las

razones morales desde las cuales resulta exigible

limitar la libertad de expresión, cuando esta se

enfoque críticamente contra la religión. Nuestro

interlocutor 3, debe asumir que dice defender su

indiferencia moral hacia una acción que se

fundamenta en una norma moral inaceptable para

él: resulta justificada la respuesta violenta ante las

críticas a la religión.

Él sabe muy bien que, el principio moral ‘no se

debe limitar el derecho a la libertad de expresión

por motivos moralmente irrelevantes”, no era solo

un principio relativo que expresa su gusto

pasajero, pero ahora está defendiendo que su

transgresión violenta deja de ser moralmente

inaceptable cuando se ejercite para criticar una

religión, lo cual desestabilizó gravemente su

coherencia como agente moral.

Veamos cómo lo desestabiliza. Siguiendo a Rawls,

el sentido de la justicia es, en su funcionamiento,

50
C. Nino (1989). El constructivismo ético. Madrid: Centro

de Estudios Constitucionales. Pág. 85.

constitutivamente racional; es decir, produce

juicios con cierta permanencia y orden, debido a

que responde a los citados principios estables que

actúan como generadores de nuestros juicios

morales
51

. Estos principios constituyen el “núcleo

duro”
52

de nuestro sentido de la justicia. Podemos

constatar que dicha estabilidad se traslada a la

realidad de nuestros juicios ante situaciones

similares; en ellas, emitimos un similar juicio de

condena e indignación. La razón de esta exigencia

de generalización es sencilla: se han visto

afectados de parecida forma los mismos

principios morales y ello provoca la emisión de un

similar o idéntico juicio. El problema del

interlocutor 3, es que contradice su pretensión de

universalidad y su estabilidad, cuando dice

defender una suerte de inhibición moral frente a

las razones que defienden la reacción agresiva de

la religión ante la crítica.

La disonancia que sufre nuestro interlocutor 3,

supone todo un “cortocircuito” psicológico que le

mueve a darse razones
53 54

, y, desde nuestro tubo

de racionalidad, tenemos derecho a exigirlas. Está

operando en él una disonancia moral que debe ser

54
Ovejero, A. (1993). «La teoría de la disonancia

cognoscitiva», en Psicothema, vol. 5, nº 1, págs. 202. “[…] la

disonancia actúa del mismo modo que un impulso, necesidad

o estado de tensión. La presencia de la disonancia lleva a una

acción para reducirla de forma análoga a la que, por ejemplo,

el hambre lleva a una acción para evitarla. De manera

análoga a un impulso, cuanto mayor es la disonancia mayor

será la intensidad de la acción para reducirla y más se hará

por evitar situaciones que acrecienten la disonancia”.

53
Ellis, R. y McClintock, A. (1993). Teoría y práctica de la

comunicación humana. Barcelona: Paidós, págs. 47 y ss. La

disonancia es, siguiendo a Ellis y McClintock, ese shock

psíquico que sufre una persona cuando la expectativa que

tiene sobre la realidad se quiebra y tiende a verse obligada,

por la fuerza impositiva de la evidencia, a reformularse. La

disonancia sería, a los efectos que aquí interesa, un fenómeno

psíquico referido a la tensión interior que se genera en un

individuo cuyas ideas, sistema de valores, etc., se encuentran

en conflicto al recibir una evidencia lo bastante poderosa

como para hacer tambalear sus expectativas referidas a algún

aspecto de la realidad. Aun así, la disonancia se puede

presentar ante decisiones difíciles o cuando se descubre en la

realidad que esta no es como se esperaba. En todas estas

situaciones, la incomodidad psicológica se hace presente, se

rehúya o no el impacto.

52
Ver nota anterior.

51
J.L. Martínez García (1985). La teoría de la justicia en J.

Rawls. Madrid: CEC. Páginas 30 y ss.

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
r
n

a
l

 o
f 

R
e

s
e

a
r
c
h

 i
n

 H
u

m
a

n
it

ie
s
 &

 S
o

c
ia

l 
S

c
ie

n
c
e

©2025 Great Britain Journals PressVolume 25 | Issue 1 | Compilation 1.010

Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical Limits of Normative 

Conflicts with a Religious Dimension in Pluralistic Societies 



atendida
55 56

, por lo que la persona tiende a

reducirla al objeto de lograr la consonancia.

Tomado como un problema de comunicación

interna en nuestro interlocutor 3, que pretende

comprender la realidad moral que se le plantea, el

fenómeno de la disonancia se plantearía respecto

de la forzada relativización en sí mismo del

principio ‘no se debe limitar el derecho a la

libertad de expresión por razones moralmente

irrelevantes”, cuestionando su valor indiscutible

como razón moral.

La evidencia de la autocontradicción es, en este

caso, inesquivable, dada la existencia de un grado

de desacuerdo interno, o de paradoja al menos,

que “remueve” a nuestro interlocutor 3, que

pretende comprender la realidad dándose razones

justificatorias.
57

Se ha visto alterada la vocación

universalista de su sentido de la justicia, algo que

trastorna su estabilidad como agente moral.

Así pues, debe enfrentar su autocontradicción: si

dice defender su inhibición moral hacia los puntos

57
Marina, J. A. (1995). Ética para náufragos. Barcelona:

Anagrama, págs. 75… “Husserl habla de “juicio subjetivo de

evidencia” en el siguiente sentido: “todo lo que se presenta

como evidente a un sujeto exige ser admitido como verdadero

por el sujeto.”

56
Ovejero, A. (1993). «La teoría de la disonancia

cognoscitiva», en Psicothema, vol. 5, nº 1, págs. 202. “[…] la

disonancia actúa del mismo modo que un impulso, necesidad

o estado de tensión. La presencia de la disonancia lleva a una

acción para reducirla de forma análoga a la que, por ejemplo,

el hambre lleva a una acción para evitarla. De manera

análoga a un impulso, cuanto mayor es la disonancia mayor

será la intensidad de la acción para reducirla y más se hará

por evitar situaciones que acrecienten la disonancia”.

55
Ellis, R. y McClintock, A. (1993). Teoría y práctica de la

comunicación humana. Barcelona: Paidós, págs. 47 y ss. La

disonancia es, siguiendo a Ellis y McClintock, ese shock

psíquico que sufre una persona cuando la expectativa que

tiene sobre la realidad se quiebra y tiende a verse obligada,

por la fuerza impositiva de la evidencia, a reformularse. La

disonancia sería, a los efectos que aquí interesa, un fenómeno

psíquico referido a la tensión interior que se genera en un

individuo cuyas ideas, sistema de valores, etc., se encuentran

en conflicto al recibir una evidencia lo bastante poderosa

como para hacer tambalear sus expectativas referidas a algún

aspecto de la realidad. Aun así, la disonancia se puede

presentar ante decisiones difíciles o cuando se descubre en la

realidad que esta no es como se esperaba. En todas estas

situaciones, la incomodidad psicológica se hace presente, se

rehúya o no el impacto.

de vista distintos al suyo, entonces la acción de

Khabib le resulta indiferente e inmoral al mismo

tiempo, ¿cómo es eso posible? La imprescindible

generalización conlleva una norma de difícil

aceptabilidad racional: debo suspender mi

defensa del valor moral de la libertad de expresión

cuando su ejercicio colisione con sensibilidades

morales-religiosas, legitimadoras de la violencia

en respuesta a la crítica, en cuyo caso inhibo mi

juicio.

Es decir, su juicio moral habría de ser suspendido

(toda una contradicción práctica) ante las

reacciones protagonizadas por partidarios de

sensibilidades religiosas que justificaran la

protección violenta de sus creencias frente a las

críticas. Obviamente, el interlocutor 3 habría de

hacer frente a las implicaciones de su postura, es

decir, defendería la indiferencia moral hacia la

autolimitación por miedo de los creadores de

opinión, informadores o artistas (arrastrando

consigo a la sociedad misma), que deberían

plantearse abstenerse de dibujar, escribir, criticar

o realizar un reportaje sobre todo aquello que

resulte ofensivo para colectivo religioso. En otras

palabras, 3 defendería una (imposible) inhibición

moral ante el derecho unilateral que exige el

rigorismo religioso musulmán a la censura, algo

incompatible con las condiciones dialógicas

exigibles en el “tubo de racionalidad”, pues

boicotearía de raíz la posibilidad de analizar el

grado de verificación de la creencia moral, para

considerar ordenar la sociedad de acuerdo con

ella.

Hemos constatado evidencias contradictorias e

implicaciones difícilmente aceptables en el

interlocutor 3. Esto debería bastar para que

reconsiderara su punto de vista; sin embargo,

podría tratar de escapar de todo ello, extremando

su postura y posicionándose junto al interlocutor

4, en cuyo caso, lo que estaría defendiendo es que

respaldaría la reacción violenta de Khabib, como

razón moralmente relevante para excepcionar el

ejercicio del derecho a la libertad de expresión.

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
r
n

a
l

 o
f 

R
e

s
e

a
r
c
h

 i
n

 H
u

m
a

n
it

ie
s
 &

 S
o

c
ia

l 
S

c
ie

n
c
e

©2025 Great Britain Journals Press Volume 25 | Issue 1 | Compilation 1.0 11

Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical Limits of Normative 

Conflicts with a Religious Dimension in Pluralistic Societies 



En primer lugar, tenemos derecho a exigir al

interlocutor 4 (y tal vez al 3, empecinado) que

justifique con coherencia dónde radica la

“riqueza” moral de considerar la libertad religiosa

del individuo o la libertad de criticar la religión,

como una perversión merecedora de sanción. La

respuesta solo puede ser una: en la defensa de la

riqueza moral de toda cultura (ideología social

dominante
58

, lo denomina Robles); por ello,

estaría justificando la limitación violenta de la

libertad de expresión por motivos religiosos.

¿Cuál sería la aceptabilidad racional de esta razón

en función de su grado de verificación? ¿Y sus

implicaciones?

El interlocutor 4 defiende que, la acción de

Khabib resulta injustificable “desde nuestra

perspectiva”, pues no resulta posible enjuiciar la

corrección moral de un punto de vista diferente al

nuestro, ya que el sesgo valorativo depende del

punto de vista del observador.
59

Su razón es, pues,

un dogma: “todas las culturas tienen igual valor y,

por ello, igual derecho a existir”
60

.

Nuestro interlocutor 4 debe enfrentar la

aceptabilidad racional de su razón y aclarar las

implicaciones de lo que estaría defendiendo. Su

postura estaría justificando que, en nombre de sus

creencias religiosas, cada grupo se presentará

como una suerte de Deus ex machina
61

, abogando

por un conservadurismo cerrado intrasocietario.

Su respeto por el valor moral de la diversidad

cultural implicaría el respeto por los sistemas que

imposibilitarían la generación de moralidades

críticas en su seno
62

, haciendo inviable el “tubo de

racionalidad”, comprometido con la búsqueda de

62
J. F. Revel. El conocimiento inútil". Austral. Espasa-Calpe.

Pág. 33 y ss.

61
J. Rubio Carracedo (1987). El hombre y la ética. Barcelona:

Anthropos. Pág. 247.

60
E. Garzón Valdés (1997): "Cinco confusiones. Acerca de la

relevancia moral de la diversidad cultural", en REVISTA

Claves de razón práctica, número 74, julio-agosto de 1997.

59
A. Cadenas (2017). Contra el relativismo: Cuatro ensayos

sobre racionalidad y comunicación social. Editorial

Académica Española.

58
G. Robles, G. (1988): Los derechos fundamentales y la

ética en la sociedad actual. Madrid: Civitas. Pág. 100.

la comprensión de la realidad a través de la

comunicación, en el que nos situamos.

El respeto incondicional que muestra nuestro

interlocutor 4 por la diversidad cultural, expresa

una equivalencia moral
63

de las diferentes visiones

morales, sosteniendo que la diversidad cultural no

es solo un hecho sino un valor. Debiéramos

preguntarle: ¿los valores morales que impulsan la

acción de Khabib, merecen respeto por el solo

hecho de existir?

El interlocutor 4 debe reconocer que está

aceptando como meta razón, un dogma falaz que

le sume en la tolerancia incondicional:

cualesquiera sistemas culturales que se arroguen

verdades absolutas deben ser respetados. Esta

creencia dogmática se complementa con esta otra:

toda pluralidad cultural implica enriquecimiento.

La exigencia de aceptabilidad racional señalaría

su falsedad, pues implicaría aceptar la idea de

pluralidad como valor, lo que supone una clásica

falacia naturalista, ya que del hecho cultural de

que exista una forma de vida no deriva la

consideración de su valor moral. Por tanto,

nuestro interlocutor 4 debe enfrentar la falacia

que implica su postura.

En otras palabras, para respaldar moralmente la

acción de Khabib, el interlocutor 4 acepta primero

un dogma: toda suerte de “homogeneidad

cultural
64

es valiosa”, lo que explica la creencia de

que si pretendemos influir en una forma de vida

nos empobrecemos globalmente.

La tendencia de su sentido de la justicia hacia la

generalización normativa, le conduciría a

conclusiones difícilmente aceptables, tales como:

“en las situaciones en las que se ejercite la libertad

de expresión críticamente contra una religión,

debemos aceptar como moralmente aceptable la

reacción violenta contra el crítico”. La implicación

consiguiente, si dice respetar la acción de Khabib

porque “respeta todos los puntos de vista por

64
S. Urbina (2004). La tentación de la ignorancia: una

reflexión filosófica-jurídica. Palma de Mallorca. Assaigs

Jurídics: Universitat de les Illes Balears. Pág. 174.

63
G. Sartori (2001). La sociedad multiétnica. Pluralismo,

multiculturalismo y extranjeros. Madrid: Taurus. Pág. 79 y

80.

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
r
n

a
l

 o
f 

R
e

s
e

a
r
c
h

 i
n

 H
u

m
a

n
it

ie
s
 &

 S
o

c
ia

l 
S

c
ie

n
c
e

©2025 Great Britain Journals PressVolume 25 | Issue 1 | Compilation 1.012

6.2 La Aceptabilidad Racional del Respeto
Incondicional Por el Valor Moral de Las Creencias
Religiosas

Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical Limits of Normative 

Conflicts with a Religious Dimension in Pluralistic Societies 



igual", tampoco parece racionalmente aceptable,

pues habría de reconocer como moralmente

respetable que esencialistas religiosos (o de

cualquier otro tipo) quisieran dañarle a él,

precisamente por “respetar todo”.

Consecuentemente, para considerar como

moralmente aceptable la violencia justificada por

Khabib, nuestro interlocutor 4 pasa por aceptar

primero un dogma que carece de aceptabilidad

racional, por inverificable: la verdad moral radica

en las creencias compartidas por cualquier grupo.

Lo que implica la aceptación dogmática de que las

convicciones colectivas son, en sí mismas,

criterios blindados de corrección moral.

Incluyendo aquellos que, bloqueando de origen

cualquier proceso de verificación, respaldaran

creencias totalitarias de base tradicionalista

religiosa, impenetrables al diálogo racional.

Nuestro interlocutor 4 estaría defendiendo que la

creencia esencialista invocada por un grupo sería

verdadera por autoafirmación, cerrándose a la

verificación y legitimando, como implicación

necesaria, la violencia contra la crítica.

En este sentido, deberíamos recordarle que, la

Teoría del Derecho Natural
65

, disciplina que

estudia los rasgos epistemológicos comunes de

todo iusnaturalismo, identifica como uno de ellos

la unión entre el ser y del deber ser, entre la

naturaleza y el valor. Dicha “conexión metafísica”,

resulta siempre reconducible a un planteamiento

contrapuesto a toda convención o creación

humana. Por tanto, la organización social a partir

de valores de base epistemológica metafísica

religiosa, tendería a esencializar su criterio de

legitimación desde una pretendida fuente

trascendental. Frente a ello, puede defenderse la

imposibilidad de acceso racional a dicha fuente y

la certeza de que todos los sistemas anclan su

origen en una genealogía y que son el resultado de

decisiones cuyas claves pueden haber sido

olvidadas.

En nuestro ”tubo de racionalidad”, podemos

orientar la reflexión acerca de los límites en torno

a los conflictos normativos, hacia una perspectiva

65
Robles Morchón, G., Introducción a la Teoría del Derecho,

Debate, Barcelona, 2003, pp. 68 y ss.

que no sea meramente interna al sistema,

centrados en la aceptabilidad racional del

conocimiento humano alcanzado para evaluar los

sistemas morales. Por ello, en la cuestión de los

valores últimos, podemos defender un criterio

racional, altamente verificado: las últimas

creencias que sostienen nuestra forma de vida son

el resultado de decisiones humanas que apuntalan

convenciones
66

.

Así pues, podemos descartar la pretendida validez

con alcance universal de los sistemas de reglas

morales sustentados desde creencias que apelan a

una fuente metafísica y asimilarnos a la

perspectiva pragmática que, como se ha

sostenido, puede atribuir un sentido a los

sistemas morales como sistemas de

comunicación, erigiéndose como criterio para

valorar y elegir justificadamente la configuración

social a partir de los contenidos morales
67

vinculados al mejor manejo de la realidad.

De esta manera, habiendo verificado que ningún

sistema moral “autoproduce” certeza, dicha

atribución de verdad, sustraída a la duda y al

debate crítico, implicaría un bajo grado de

aceptabilidad racional para quien, como el

interlocutor 4, respaldara incondicionalmente a

quienes la esgrimieran. Efectivamente, la

naturaleza convencional de los sistemas de

normas, siempre resultado de procesos de

decisión, constituye una verificación que

conduciría hacia el reconocimiento del valor

moral del derecho de los individuos al

distanciamiento y revisión crítica de los valores y

creencias desde los que fueron educados.

Por ello, carece de aceptabilidad racional el

respaldo moral del interlocutor 4, pues implicaría

configurar nuestro mundo social desde la cesión a

los dictados de una fe religiosa en sí, autoafirmada

como impenetrable a la crítica y, por ello,

incompatible con el respeto por los valores que

hacen posible la comunicación social. El

67
Faerna, J. M. Introducción a la teoría pragmatista del

conocimiento, Siglo XXI, Madrid, 1996, pp. 1-20.

66
Robles Morchón, G., Teoría del derecho. Fundamentos de

teoría comunicacional del derecho, I, Civitas-Thomson

Reuters, Navarra, pp. 105 y ss. Habermas, J., Conciencia

moral y acción comunicativa, Península. Barcelona, 1996,

pp. 110 y ss.

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
r
n

a
l

 o
f 

R
e

s
e

a
r
c
h

 i
n

 H
u

m
a

n
it

ie
s
 &

 S
o

c
ia

l 
S

c
ie

n
c
e

©2025 Great Britain Journals Press Volume 25 | Issue 1 | Compilation 1.0 13

Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical Limits of Normative 

Conflicts with a Religious Dimension in Pluralistic Societies 



L
o

n
d

o
n

 J
o

u
r
n

a
l

 o
f 

R
e

s
e

a
r
c
h

 i
n

 H
u

m
a

n
it

ie
s
 &

 S
o

c
ia

l 
S

c
ie

n
c
e

©2025 Great Britain Journals PressVolume 25 | Issue 1 | Compilation 1.014

interlocutor 4 estaría obviando el ínfimo grado de

verificación de la postura que respalda, anclado en

la fe grupal; primero, porque, aunque se pueda

constatar la fe de Khabib, o de quien crea en los

dictados de una religión, la existencia de dicha fe

no implica que aquello en lo que se cree sea

verdadero; y segundo, por las implicaciones

derivadas de su incompatibilidad normativa con

los derechos humanos.

De acuerdo con la anterior certeza verificada, la

racionalidad indica el camino: resultaría, a priori,

irracional apoyar moralmente una forma de vida

de acuerdo con las normas de comportamiento

ligadas la imposición obligatoria de la fe, porque

ello implicaría aceptar la fe, cualquier fe, que es

algo incomunicable, como criterio de verdad

moral. La exigencia de aceptabilidad racional,

dado que no podemos demostrar que aquello en lo

que creemos sea verdadero ni falso, respalda el

reconocimiento de una vía espiritual

(comunicacional hacia el interior, lo que incluye la

libertad ideológica) cuyo ejercicio dependa de las

personas, es decir, un derecho a la libertad

religiosa, nunca un deber. Por ello, el apoyo

incondicional del interlocutor 4 a la postura de

Khabib, resultaría racionalmente inaceptable.

Abogar en casos como el aquí analizado, en el

contexto de los conflictos normativos en una

sociedad pluralista, por la reconsideración de los

límites del derecho a la libertad de expresión en

su ejercicio crítico hacia la religión, primando el

“respeto por la diversidad cultural”, es

racionalmente inaceptable. La defensa moral de la

acción de Khabib, es la de quién respalda la

limitación de dicha crítica mediante amenazas.

De esta manera, nuestro interlocutor 4,

defendería una posición racionalmente

inaceptable, resultaría ser un dogmático auto

contradictorio, ya que legitimaría los contextos

cerrados a la comunicación, legitimaría los

sistemas morales que contemplan la libertad

religiosa, de expresión y muchas otras, como una

perversión y/o un peligro
68

y contemplaría la

68
A. Cadenas (2017). Contra el relativismo: Cuatro ensayos

sobre racionalidad y comunicación social. Editorial

Académica Española. Pag 91.

aceptabilidad moral de sufrir su propia agresión a

manos de quienes dice apoyar moralmente.

VII. ALGUNAS REFLEXIONES SOBRE LOS
LÍMITES DEL CONFLICTO NORMATIVO

DE DIMENSIÓN RELIGIOSA EN UNA
SOCIEDAD PLURALISTA

● El planteamiento de los conflictos normativos

como el aquí analizado, en el seno de una

sociedad pluralista, puede encontrar una

perspectiva no polémica: concebir los sistemas

morales (religiosos) como sistemas de

comunicación, esto es, como sistemas

lingüísticos con los que organizar la realidad

en relaciones conceptuales para lograr una

adaptación a la misma y obtener el mayor

control posible sobre ella. Desde dicho

planteamiento, puede sostenerse que ciertos

valores morales contribuyen mejor a tal

función, en la medida en que optimizan las

condiciones de comunicación, lo que exigiría

el compromiso con ciertas reglas

optimizadoras de la comunicación ligadas a la

comprensión (ser óntico de los seres

humanos): que cualquiera pueda participar

con plena libertad, sin comprometer su vida o

integridad física (lo que exigiría del respeto

por las libertades “comunicacionales” del

sujeto, tanto las internas; esto es, libertad de

conciencia y religiosa, como las exteriores, es

decir, expresión e información). Podemos

tratar los conflictos normativos desde los

niveles de aceptabilidad racional de las

razones morales en apoyo de las diferentes

posturas normativas, una aceptabilidad ligada

a su grado de verificación, con lo que ello

supone de comprensión y manejo de la

realidad a través de la comunicación.

● Desde la exigencia de verificación que orienta

la necesidad de aceptabilidad racional de las

razones por las que deberíamos plantear los

conflictos normativos en un hipotético diálogo

social (que hemos denominado “tubo de

racionalidad”), los interlocutores no deberían

poder arrogarse el descubrimiento de

verdades morales trascendentales, ya que, los

sistemas morales anclan su origen en una

genealogía, son el resultado de decisiones

Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical Limits of Normative 

Conflicts with a Religious Dimension in Pluralistic Societies 



L
o

n
d

o
n

 J
o

u
r
n

a
l

 o
f 

R
e

s
e

a
r
c
h

 i
n

 H
u

m
a

n
it

ie
s
 &

 S
o

c
ia

l 
S

c
ie

n
c
e

©2025 Great Britain Journals Press Volume 25 | Issue 1 | Compilation 1.0 15

humanas que apuntalan convenciones, y su

pretendido acceso a fuentes esenciales de

verdad moral auto atribuida, dependería

exclusivamente de la fe, un fenómeno

incomunicable. De esta manera, podemos

reflexionar sobre dichos conflictos a partir de

un filtro ético comunicacional que no

dependería del valor moral que las creencias

religiosas se autoatribuyesen.

● De esta manera, los interlocutores en el

contexto deliberativo de un tubo de

racionalidad que plantea los conflictos

normativos de naturaleza religiosa, no podrían

defender la aceptabilidad racional de su apoyo

hacia razones morales que partiesen de una

autoatribución de certeza moral, puesto que

ello supondría una falacia inverificable.

Dichos interlocutores, tampoco podrían

defender, por racionalmente inaceptable, la

idea de pluralidad cultural como valor moral

en sí, al ser una tesis dogmática y

autocontradictoria, ya que aceptaría el dogma

que identifica la existencia de creencias con su

respetabilidad moral.

● Existen sistemas de normas morales-religiosas

que rechazan la idea de niveles de

aceptabilidad racional y de grados de

verificación, que se muestran refractarios al

favorecimiento de contextos de comunicación

ideal y, por ello, en mayor o menor medida,

son contrarios a la idea de auto referencia

moral crítica, individual o grupal. Dichos

sistemas morales, propiciarán un bloqueo en

los procesos de comunicación social, un

enclaustramiento en las creencias colectivas,

entorpeciendo la propia justificación de las

razones e impermeabilizándose frente a las

razones del otro. Hablamos de creencias

religiosas que se protegerían con mecanismos

de inmunización, es decir, con defensas

dogmáticas intolerantes contra las críticas,

que podrían llegar a legitimar la violencia en

respuesta a la crítica (como en el caso

tratado), lo que introduciría un bloqueo

comunicativo en la propia estructura.

Consiguientemente, los procesos de

comunicación individual, grupal y colectivo se

obturarían, negando las evidencias contrarias

y sacrificando la comprensión de la realidad

sostenida sobre mejores razones frente a las

verdades del colectivo
69

.

● La aceptabilidad racional de las razones en

virtud de las cuales puede afrontarse un

conflicto normativo de dimensión religiosa,

verifica que el derecho a la diversidad no

implica intangibilidad, consiguientemente,

por el hecho de existir, una religión no puede

postularse por encima del valor moral

superior a la dignidad de la persona y sus

derechos, lo que incluye la prevalencia del

derecho a ejercitar la libertad de expresión.

Por ello, frente a conflictos normativos como

el aquí tratado, lejos de favorecer

posicionamientos condescendientes o

relativistas, de acuerdo con J. Habermas

cuando defiende la justificación moral de

“obligar a una actitud crítica frente a las

propias tradiciones” que reconozca y

garantice una visión autorreferencial crítica de

la propia cultura
70

.

70
Habermas, J., Identidades nacionales y postnacionales,

Tecnos, Madrid, 1989, pp.120.

69
Marina, J.A (2010). Las culturas fracasadas. El talento y

la estupidez de las sociedades. Anagrama. Barcelona. Pág.

118.

Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical Limits of Normative 

Conflicts with a Religious Dimension in Pluralistic Societies 



This​ ​page​ ​is​ ​intentionally ​ ​left ​ ​blank 

L
o

n
d

o
n

 J
o

u
r
n

a
l

 o
f 

R
e

s
e

a
r
c
h

 i
n

 H
u

m
a

n
it

ie
s
 &

 S
o

c
ia

l 
S

c
ie

n
c
e

©2025 Great Britain Journals PressVolume 25 | Issue 1 | Compilation 1.016

Legitimate Violence in Response to Criticism? Khabib Nurmagomedov vs Connor McGregor. On the Ethical Limits of Normative 

Conflicts with a Religious Dimension in Pluralistic Societies 


