
 ABSTRACT

Scan to know paper details and
author's profile

449U

 ABSTRACT

Scan to know paper details and
author's profile

449U

London Journal of Research in Humanities & Social Science

Volume 24 | Issue 13 | Compilation 1.0

LJP Copyright ID: 573347
Print ISSN: 2515-5784
Online ISSN: 2515-5792

The Rifian Oral Tales: Cultural Specificities and
Narrative Characteristics

Rachid Belhadi

The Rifian oral tale, like any literary text, possesses distinctive characteristics that define its unique
nature. This narrative universe is deeply influenced by elements that enrich its literary dimension and
enhance its narrative and discursive diversity. By closely examining Rifian oral tales, we can uncover
the particularities that give them their singularity and richness. In essence, this article aims to provide
a thorough understanding of the specifics of the Rifian oral tale, revealing the richness of its narrative
universe and the elements that contribute to its diversity and cultural significance1.

This article focuses on several crucial aspects of Rifian oral tales. On one hand, it explores how these
narratives incorporate cultural and historical motifs specific to the Rif region, revealing the influences
and cultural exchanges that have shaped their evolution. On the other hand, it examines the narrative
and stylistic structure of the tales, highlighting recurring patterns, unique stylistic techniques, and
rhetorical methods that contribute to their impact and memorability.

Keywords: tale, characteristics, Amazigh, literary, diversity.

Classification: LCC Code: GR350

Language: English

© 2024. Rachid Belhadi. This is a research/review paper, distributed under the terms of the Creative Commons Attribution- Noncom-
mercial 4.0 Unported License http://creativecommons.org/ licenses/by-nc/4.0/), permitting all noncommercial use, distribution, and
reproduction in any medium, provided the original work is properly cited.





The Rifian Oral Tales: Cultural Specificities and
Narrative Characteristics

Rachid Belhadi
____________________________________________

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2024 Great Britain Journals Press Volume 24 | Issue 13 | Compilation 1.0 69

ABSTRACT

The Rifian oral tale, like any literary text,

possesses distinctive characteristics that define

its unique nature. This narrative universe is

deeply influenced by elements that enrich its

literary dimension and enhance its narrative and

discursive diversity. By closely examining Rifian

oral tales, we can uncover the particularities that

give them their singularity and richness. In

essence, this article aims to provide a thorough

understanding of the specifics of the Rifian oral

tale, revealing the richness of its narrative

universe and the elements that contribute to its

diversity and cultural significance
1
.

This article focuses on several crucial aspects of

Rifian oral tales. On one hand, it explores how

these narratives incorporate cultural and

historical motifs specific to the Rif region,

revealing the influences and cultural exchanges

that have shaped their evolution. On the other

hand, it examines the narrative and stylistic

structure of the tales, highlighting recurring

patterns, unique stylistic techniques, and

rhetorical methods that contribute to their

impact and memorability.

In summary, this article aims to provide a

comprehensive understanding of the specifics of

the Rifian oral tale, unveiling the richness of its

narrative universe and the elements that fuel its

diversity and cultural importance.

Keywords: tale, characteristics, Amazigh, literary,
diversity.

1 Il s’agit d’un corpus de contes oraux en amazigh du Rif
marocain que nous avons collecté, transcrit et traduit en
français.

Author: Docteur en linguistique et traduction
Laboratoire Société, Discours et Pluridisciplinarité,
Faculté Pluridisciplinaire de Nador.

RÉSUMÉ

Le conte oral rifain, comme tout texte littéraire,

possède des caractéristiques distinctives qui

définissent sa nature unique. Cet univers narratif

est profondément influencé par des éléments qui

enrichissent sa dimension littéraire et renforcent

sa diversité narrative et discursive. En

examinant de près les contes oraux rifains, nous

pouvons dévoiler les particularités qui leur

confèrent leur singularité et leur richesse. En

somme, cet article vise à fournir une

compréhension approfondie des spécificités du

conte oral rifain, en dévoilant la richesse de son

univers narratif et les éléments qui alimentent sa

diversité et son importance culturelle.

Cet article se concentre sur plusieurs aspects

cruciaux des contes oraux rifains. D'une part, elle

explore la manière dont ces récits intègrent des

motifs culturels et historiques spécifiques à la

région rifaine, en révélant les influences et les

échanges culturels qui ont façonné leur évolution.

D'autre part, elle s'intéresse à la structure

narrative et stylistique des contes, en mettant en

lumière les schémas récurrents, les techniques

stylistiques uniques, ainsi que les techniques

oratoires qui contribuent à leur impact et leur

mémorabilité.

En somme, cet article vise à fournir une

compréhension approfondie des spécificités du

conte oral rifain, en dévoilant la richesse de son

univers narratif et les éléments qui alimentent sa

diversité et son importance culturelle.

Mots-clès: conte, caractéristiques, amazigh,
littéraire, diversité.

Le Conte Oral Rifain: Spécificités Culturelles et Caractéristiques Narratives



The Rifian Oral Tales: Cultural Specificities and Narrative Characteristics

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2024 Great Britain Journals PressVolume 24 | Issue 13 | Compilation 1.070

I. INTRODUCTION

Les contes existent depuis bien avant leurs
conteurs. Ces récits oraux se situent dans l'espace
indistinct de la voix. La forme orale est plus
incisive favorisant un contact humain direct.
L’objet de cet article est d’aborder la question du
conte an tant que produit littéraire qui émane de
l’oralité amazighe. Par ce travail, nous visons à
voir les différentes caractéristiques de ce
patrimoine culturel qui jusqu'à présent, est, à
notre connaissance, peu abordé. S’inscrivant
dans le cadre de la narratologie, cette étude
s’appuie sur les travaux de Galand-Pernet,
Paulette (1998), Belmont (1999), et Genette
(1982) entre autres. Nous illustrerons nos propos
par des exemples relevant du contexte contique.
De même, nous ferons appel aux exemples tirés
de notre corpus rifain en vue de rendre compte
de certaines caractéristiques que le conte oral
partage avec les autres cultures dans le cadre de
l’interculturalité. Dans cette étude, nous
essaierons de décrire les propriétés essentielles de
l’art de conter en rifain à savoir la performance
du conteur en tant que détenteur du fait contage.
Seront énumérées, dans cet article, les différentes
caractéristiques du conte rifain en tant que récit
sobre et destiné à divertir. A cet égard, quelques
traits internes seront discutés:

II. ANONYMAT, SOBRIÉTÉ ET VARIATION

Le conte est un récit présenté avec un style simple
et sobre qui véhicule avec souplesse dans la
société, cet élément trouve facilement sa place
dans la mémoire collective par le biais de son
accessibilité. Il est en fait gravé dans la mémoire
des enfants en évoquant un monde traditionnel
qui s’adapte à la communauté dans laquelle il est
conçu.

Ce qui caractérise le plus le conte oral d'un côté,
c'est son but pédagogique : ce sont des histoires
créées pour prodiguer des conseils, éduquer,
mettre en garde contre les conduites à éviter et
guider le public visé, tant les enfants que les
adultes, à bien se comporter dans la société.
Schiller a déjà avancé: « je trouvais plus de sens
profond dans les contes de fées qu’on me
racontait dans mon enfance que dans les vérités

enseignées par la vie »2. De l’autre côté, le conte
vise à la distraction et au passe-temps dans les
veillés de l’hiver et au cours des fêtes. Le conte est
« un récit en prose d’événements fictifs et donnés
pour tels, faits dans un but de divertissement»3.
Ce divertissement ne vise pas seulement les
enfants, mais aussi les adultes, à travers des récits
qui ne visent pas nécessairement à provoquer le
rire. Ahmed Kharbouch distingue trois aspects
définissant ce récit populaire à savoir:

Les récits constituent le patrimoine du peuple et
appartiennent à la communauté. Ils sont
anonymes et ouverts au changement. Le conte
oral n’a pas d’auteur connu5, sa transmission
devient parfois une création du conteur, qui peut
ajouter ou supprimer des éléments, conduisant à
la transformation de l'histoire pour l’adapter au
public.

Il s'avère particulièrement ardu de restituer
fidèlement la forme originale de diverses versions
d'un conte à caractère oral. L’empreinte du
conteur imprègne le déroulement de la narration,
celle-ci se façonne à sa propre manière. Ainsi, il
peut altérer les noms des personnages, certains
lieux, voire quelques événements. À cet égard, « le
texte du conte transmis oralement est
perpétuellement ouvert, expansif et imparfait »6.
En effet, une multiplicité de versions d'un même
conte se déploie à travers le monde, chaque
conteur adaptant cet héritage de la tradition orale
à sa propre culture. Néanmoins, le schéma

6 Ibid, p.41

5BELMONT, N. (1999), Poétique du conte. Essai sur le conte
de tradition orale, Gallimard, Paris, p. 18.

4Kharbouch, M. (2007), Les modes d’existence du conte
populaire: le texte et le vécu, forum d’Imerqan, actes du
premier colloque des cultures immatérielles
méditerranéennes de Nador- juillet 2007.p.197

3 Simonsen, M. (1984), Le conte populaire, P.U.F, paris, p.13

2 Bettelheim, B. (1999) psychanalyse des contes de fées, Paris,
édition Pocket., p.19

● l’aspect syntactique: « récit », c’est-à-dire une
composition faite selon certains canons
discursifs; c’est l’aspect étudié par Propp, par
exemple;

● l’aspect sémantique : « événement fictifs »
● l’aspect pragmatique: le conte a pour fonction

sociale de divertir4.



The Rifian Oral Tales: Cultural Specificities and Narrative Characteristics

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2024 Great Britain Journals Press Volume 24 | Issue 13 | Compilation 1.0 71

narratif conserve sa constance, arborant une
structure immuable malgré la diversité des récits.
Les contes, par leur nature, se révèlent singuliers,
perpétuellement en mouvement : bien qu'un récit
puisse être conté à maintes reprises, il demeurera
toujours distinct, insaisissable dans sa fixité.
Présenté par un conteur à un public captivé et
curieux, le récit prend vie et se prête à des
variations incessantes, seuls les éléments
fondamentaux demeurant invariants.

III. INTERTEXTUALITÉ

Le concept d'intertextualité issu de la théorie
bakhtinienne est extrêmement riche en
implications pour l'analyse de la narration. Etant
donné que la théorie de l'intertextualité telle
qu'elle est présentée dans les écrits de M.
Bakhtine sous le terme de dialogisme
est : « l’orientation dialogique du discours est,
naturellement, un phénomène propre à tout
discours. C’est la fixation naturelle de toute parole
vivante. Sur toutes ses voies vers l’objet, dans
toutes les directions, le discours en rencontre un
autre, « étranger», et ne peut éviter une action
vive et intense avec lui. »7

L'étude de l'intertextualité est l'un des domaines
les plus explorés au sein des études littéraires et
des sciences du langage, suscitant l'intérêt de
critiques et de théoriciens de la littérature.
Cependant, le concept d'intertextualité peut
également être analysé en dialogue avec d'autres
disciplines humanistes, telles que l'histoire, la
philosophie, l'anthropologie et la mythologie,
entre autres.

L'intertextualité se manifeste dans le contexte de
la sémiotique et du structuralisme français, qui
établissent dès le départ un lien entre la
linguistique et les sciences de la communication.
Ce concept a été introduit par Julia Kristeva dans
"Semiotics".

Kristeva identifie la relation entre un texte et un
autre comme le produit de l'établissement d'un
dialogue. Selon cette auteure « tout texte se

7 Bakhtine, Mikhaïl, (1984), Esthétique de la création verbale,
traduit du russe par Alfreda Aucouturier, préface de Tzvetan
Todorov, Paris, Gallimard, p.102

construit comme une mosaïque de citations, tout

texte est absorption et transformation d’un autre

texte »8. Kristeva étudie les textes théoriques du
linguiste soviétique Mikhaïl M. Bakhtine,
considéré comme l'un des précurseurs de l'étude
du discours et de la relation entre les différents
genres discursifs. Dans cet essai, l'auteure
commence par affirmer que la tâche de la
sémiotique, en tant que science des significations,
est de chercher un modèle pour la construction du
sens poétique, de telle sorte que l'influence de
Bakhtine sur la théorie et la critique des années
1960 et 1970 est évidente, en particulier dans les
domaines de la sémiotique et du structuralisme.

À partir du concept d'intersubjectivité, proposé
par Bakhtine, Kristeva propose le concept
d'intertextualité, qui est repris par d'autres
auteurs, tels que Gérard Genette. Le dernier, étant
structuraliste, consacre une étude approfondie à
l'intertextualité littéraire dans son ouvrage
Palimpsestes9. Il y établit une série de catégories
intertextuelles englobées dans le concept de
transtextualité c'est-à-dire l’œuvre  «considérée
dans sa structure d'ensemble».10 A ce sujet,
Genette reconnaît que toute référence
transtextuelle est en fait hypertextuelle, puisque
tout texte, suivant Bakhtine et Kristeva, se
connecte à d'autres textes. Ainsi, Genette fait la
distinction entre deux catégories de textes:
l'hypotexte, qui représente le texte original ou
source, et l'hypertexte, qui est le texte dérivé de
l'hypotexte.

Dans le domaine de l’orature, et spécialement
dans l'univers contique, le conteur ne cesse de
projeter dans son discours des indices
intertextuels provenant de sources diverses,
notamment du monde arabo-musulman. À ce
sujet, Paulette Galand-Pernet déclare:

Aucun texte littéraire berbère traditionnel ne
se construit donc sans le recours à des
éléments préétablis dans la mémoire de

10 Ibid

9 Genette, G. (1982), Palimspestes : la littérature au second
degré, Paris, Éditions du Seuil, p.9.

8 Kristeva, J. (1969): «Le mot, le dialogue et le roman »,
Sèméiotikè, cité par Roux-Faucard, G. (2006). Intertextualité
et traduction. Meta, 51(1), p. 99, Consulté le 12 avril 2024 sur
https://doi.org/10.7202/012996ar.



The Rifian Oral Tales: Cultural Specificities and Narrative Characteristics

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2024 Great Britain Journals PressVolume 24 | Issue 13 | Compilation 1.072

l’auteur ou du remanieur et dans celle du
récepteur, constitués en un stock de données
littéraires, formulations anciennes ou
contemporaines, moulées mas toujours
malléables et qui ménagent à tout texte
nouveau une liberté de choix entre les
possibles et l’action créatrice.11

Ces éléments socio-culturels (œuvres antérieures
ou contemporaines) dont le conteur puise des
citations, des fragments d’historiettes, ne sont pas
nécessairement issus de la même langue ni de la
même culture. La source du conteur étant son
environnement culturel musulman, par la simple
raison que le conte demeure et reste nomade par
nature, il se teinte des couleurs de la localité «
source » de sa diffusion. Nous examinerons dans
ce qui suit trois exemples issus de notre corpus,
dont voici les passages:

Le conte de Muhamed nous sert comme premier

exemple, examinons ce qui suit:

Di rweqt nni tuɣa lḥujjaj traḥen tḥijjan xef iḍaren,

kkin d senni tlata n lḥujjaj yeẓri ten d weqzin

nnes yeḥwa d ɣarsen itazzel itzu itzu uca ad

yedwel, yegga amenni ɛawed yegga amenni. Ijj

zi lḥujaj nni yenna sen:

● Lla aḥarsi ya war yelli labas ?

Ruḥen ḍfaren t aqzin itazzel netni ɣar warna as

arami iwḍen ufin t din icarf merra iyzem. Isi t ijj

zi lḥujjaj nni. Netta d weqzin xef uyis nnes yenna

asen:

Necc war zemreɣ ad jjeɣ bnadem a ad yemmet !

inneḍni kemlen abrid nsen ad ḥijjen. Umi yiweḍ
ɣer taddart yenna asen i tarwa nnes menɛem d

icarri nni ameqran ɣerṣem as uca yeks as ddunt

icemɛi t zayes marra uca ixeyḍ as iyezzimen nni,

inety it deg ijdi uca itɛan as cwa itegg as dwa

yalleh yalleh, ɛdun wussan uca itaca aked ixef

nnes mliḥ yeggenfa.

A cette époque-là, les pèlerins partaient au

pèlerinage à pieds. Certains voyageurs se

rendirent à la Mecque, quand ils aperçurent le

chien de Mohamed qui courut vers eux en

11 Galand-Pernet, P. (1998), littératures berbères des voix des
lettres, P.U.F, Paris, p.201

aboyant puis retourna, le chien refit cela

plusieurs fois. Un des pèlerins dit:

● Ce chien n’est pas à l’aise !

Ils suivirent alors ce chien. À leur arrivée, ils

découvrirent là Mohamed ligoté baigné dans le

sang de son corps qui était plein plaies.

Un de ces pèlerins le porta sur son cheval en

compagnie du chien et leur dit:

● Je ne peux pas laisser mourir cet homme !

Les autres voyageurs continuèrent leur chemin et

repartirent au pèlerinage. Regagnant son logis,

l’homme demanda à ses fils de choisir le meilleur

mouton, de l’égorger et avec sa graisse, il mit du

suif à toutes les plaies. Puis l’enterra dans le

sable. Il lui prépara de méchoui et lui donna du

remède, les jours passèrent et petit à petit, il se

rétablit et recouvrit ses forces, il fut enfin guéri.

L’univers contique amazigh en général et rifain en
particulier est fortement imprégné par la culture
arabo-musulmane. En effet, nous trouvons dans
cette tradition une histoire similaire où le conteur
a recours à un motif religieux. Il s’agit de
pèlerinage se résumant comme suit :

Abdullah bin Al-Mubarak12, avait l'intention
d'accomplir le pèlerinage chaque année. Il alla
dire adieu à ses compagnons lorsqu'il rencontra
une femme qui changea complètement son
itinéraire. Il la vit penchée sur les ordures,
cherchant jusqu'à ce qu'elle trouve un poulet
mort. Elle le prit et partit le cuisiner pour ses
enfants. Ibn Al-Mubarak fut stupéfait par cette
scène. La femme l’informa qu’elle était veuve,
pauvre et mère de quatre filles, personne ne
l’aidant. Elle ajouta qu’elle était sortie chercher le
dîner pour ses filles qui souffraient de la faim. À
ce moment, Abdullah ibn Al-Mubarak pleura et
lui donna tout l'argent qu'il avait prévu pour son
pèlerinage. Il retourna chez lui et y resta tout au
long de la période du pèlerinage.

12 L'Imam Abdullah ibn al-Mubarak, l'un des plus éminents
savants des Tabi'ins, Abd Allāh ibn al-Mubārak (118/726-797
AH/CE; arabe: 1المبارك)بناللهعبد est né sous le règne de
Hisham ibn Abd al-Malik. Il était un des premiers
musulmans pieux connu pour sa mémoire et son zèle pour la
connaissance, collectant des hadiths (muhaddith) et dont on
se souvenait pour son ascèse.



The Rifian Oral Tales: Cultural Specificities and Narrative Characteristics

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2024 Great Britain Journals Press Volume 24 | Issue 13 | Compilation 1.0 73

Cependant, il fut surpris lorsque les pèlerins le
remercièrent, à leur retour, pour son aide et les
provisions qu'il leur avait fournies pendant le
pèlerinage. Il s'étonna, mais ne révéla pas son
secret. En effet, Allah avait chargé un ange de
pèleriner à sa place et d'accompagner les
habitants de sa ville pendant le pèlerinage. Allah
le récompensa d'un voyage qu’il n’avait pas
parcouru.

uca yuyar d netta d tamɣart nnes ɣer wargaz nni

yufa iwdan qqan as:

● A lḥaj aqqa tweqfed akineɣ!

Yenna asen:

● Qa necc war ruḥeɣ ca ɣar lḥij

● Lla! Nezr ic din!

Netta umi yegga lxir nni di Muḥemed idwel axmi

iḥij

Après cela, Mohamed quitta le lieu avec sa

femme. En chemin, il passa devant la maison du

vieil homme qui l’aidait lorsqu’il était blessé, il

trouva les gens lui dirent:

● O haj ! Tu as été avec nous à la Mecque !

● Mais, je ne suis pas allé au pèlerinage !

s’exclama l’homme.

● Nous t’avons vu là-bas ! ajoutèrent les gens

Un autre exemple issu du conte intitulé « tenni

yeccin mmis », traduit littéralement par « celle
qui a mangé son fils », où le pronom démonstratif
« tenni », signifiant « celle », renvoie à la mère.
De même, dans sa version « ajdjid d tayya » (le roi
et l’esclave), il s’agit de l’histoire de l’esclave qui a
jeté l’enfant dans la rivière. Cette évocation nous
renvoie immédiatement au motif de fond du récit
de Moïse, « Moussa »

Nettat tayya nni teksi tnayen nni n wacniwen

tggi ten dg ijj n uṣnduq, tendar iten deg yiɣzar,

tṛuḥ temneɛ d ijj n uyaẓiḍ tɣars as, temneɛ d

idammn nni tegga s ten xef uqmmum d ifassen i

tmɣart n ugellid. Iḥenjiren nni iwyi ten iɣzar,

iwyi ten arami d ijt n tmurt tiggʷej, dinni ijj n

ufdjaḥ tuɣa iṭeẓẓu di tmurt nnes, ittwala ijj n

uṣenduq zi laggʷaj days lḥess n iḥenjiren

sɣuyyun, yuzzel ijbedi ten d, yaṛẓem asnduq nni

yufa dayes icniwen nni, yufa ɣarsen ccamet

ccamet di tenyart, inna:

● Bismillah... sidarebbi iwy ayi d arzeq inu..

necc d tamɣart inu war nettiru.. d yina d

tarwa inu zi nhar a.

yeksi iḥenjiren nni iwy iten ɣar temɣart nnes,

farḥen zaysen, ucin asen ad ccen ad swen, ggin

ten d tarwa nsen.

L’esclave porta ces deux jumeaux, les mit dans un

coffre, les jeta dans la rivière puis égorgea un coq

et versa son sang sur la bouche et les mains de la

femme du roi.

Les deux jumeaux furent trainés par la rivière

jusqu’à une contrée lointaine, il y avait là, un

paysan qui était en train de labourer son

champs, il voyait ce coffre de loin et entendit les

cris des enfants, il courait, les tira et ouvrit la

caisse pour trouver deux jumeaux qui furent

marqués par une trace sur le front de chacun.

Au nom de Dieu qui m’a apporté des enfants, ma

femme et moi sommes stériles! Dès ce jour, ces

deux jumeaux seront mes enfants adoptés. Le

paysan porta ces enfants à la maison pour sa

femme, ils étaient très heureux à tel point qu’ils

les adoptaient et leur donnaient de la nourriture

et du lait.

D’une autre part, le conteur s’inspire de la figure
du corbeau pour donner valeur à son discours et
enrichir ses propos au profit de son auditoire. En
fait, nous ne pouvons pas réciter le conte de
« Lounja et sa sœur » sans percevoir le motif de
l’enterrement dans l’histoire de Qabil (Caïn) qui a
tué son frère Habil (Abel). Qabil s'est pas repentit

et s'est retrouvé seul avec sa dépouille. Dieu

dépêcha un corbeau qui gratta la terre pour lui

montrer comment couvrir le cadavre de son

frère. »
13

Il s'agit d'un conteur créateur qui sait donner vie à
une histoire en puisant dans son imagination, tout
en introduisant de nouvelles figures pour enrichir
le récit. Voici le récit de cette séquence narrative,
accompagné de notre traduction : Yegga s min

das yenna, kemlen xef webrid nsen, war din min

13 Coran, 5:31



The Rifian Oral Tales: Cultural Specificities and Narrative Characteristics

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2024 Great Britain Journals PressVolume 24 | Issue 13 | Compilation 1.074

uyaren arami ufin tnayen ifunasen netḥen aya

uya, umas n Lunja yexs a ten ifekk maca war t

tejji ca. Umi tuɣa ggʷar ad awḍen ufin deg ubrid

tnayen n rebtuz tmenɣan, yextutter umas iruḥ
ifekkiten am terha nettat war t teẓṛi uca iṣarḍ it

ijj zi rebyuz nni, tennexreɛ teqqim tarzem

aqemmum. Tufa yamenni tkemmer xef webrid

nnes tseqsa xef taddart n babas d yemmas arami

tiweḍ, yerqa tt id babas d yemmas d temɣart n

babas s ict n refraḥet d tamqrant maca nettat

rbar nnes yerha akd umas tenna asen:

● Uma aqa iṣarḍ it rbaz, iruḥ a ten ifekk maca

ijj zzaysen iṣarḍit yekmer !

Yekkar babas iruḥ ɣa ijj n lmujarreb iɛawed as

marra min imsaren, lmujarreb nni yenna as:

● Ruḥ ɣares i yejj n icarri yemɣar, cwa t

tkettared dayes tamellaḥt uca tegg t xef tama

n urimam ad asen rebyuz ad ccen uca ad

ḍwen marra ad yekkim illa wenni yeccin

memmic

Babas n uḥenjir nni yegga marra min das yenna

lmujaṛṛeb, usin d rbyuz nni ccin alami jjiwnen

uca ḍwin, yeqqim din illa wenni iṣarḍen aḥenjir

nni war izemmar ad iḍu, ruḥen as marra

tizemmar nnes uca iɛuq it id yekmer maca

idewwex war yelli di rbar nnes. Babas itwara din

ijj n tnayen tzermummiyin tmenɣant ict ssaysent

tewta tenneɣni tesdewx itt, tekkar tzemmumect

nni teks id ict n rɛecbet tḥekk as tt i wanzaren uca

tfaq d. Amenni yegga iruḥ yeks id rɛecbet nni

iḥekk itt i wanzaren i memmis uca ifaq d ra d

netta yerr d rbar nnes.

Il fit de l’avis de sa sœur et continuèrent leur

route, après quelques temps, ils aperçurent deux

bœufs qui se battaient l’un contre l’autre à coups

de têtes et de cornes. Le frère voulut les séparer

mais sa sœur refusa de nouveau. Quand ils

furent sur le point d’arriver chez eux, ils

croisèrent dans leur chemin deux aigles qui se

battaient, le frère se faufila sans être vu par

Lounja et tenta de les séparer mais fut avalé par

l’un des deux aigles. Choquée, Devant cette

situation, Lounja eut peur et resta bouche bée.

Devant cela, Louja continua son chemin en

interrogeant les gens sur le logis de son père de

de sa mère. Arrivée, son père, sa mère et sa

belle-mère l’accueillirent chaleureusement avec

beaucoup de bonheur mais Lounja ne pensa qu’à

son frère, elle leur dit:

● Un aigle a avalé mon frère, il a tenté de

séparer deux aigles qui se battaient mais il fut

englouti par l’un deux.

Le père alla voir un sage et lui raconta tout ce qui

fut arrivé, ce sage lui recommanda:

● Va et égorge un grand mouton, grille-le et

mets-y beaucoup de sel puis pose-le au bord

du lac, des aigles viendront et s’envoleront

après avoir en manger sauf celui qui a avalé

ton fils mangera et ne pourra s’envoler.

Le père exécuta exactement ce que lui dicta le

sage, les aigles arrivèrent au lieu, ils mangèrent

jusqu’à ce qu’ils furent rassasiés et s’envolèrent

sauf celui, qui avala le garçon, ne put s’envoler, il

perdit toutes ces forces et vomit aussitôt le

garçon mais celui-ci s’était évanoui et n’était pas

conscient.

Le père aperçut tout à coup deux lézards qui se

dispute, l’un d’eux assomma l’autre et prit une

herbe et la frotta à son nez et se ranima aussitôt,

le père fit le même manège en cueillant l’herbe la

frotta au nez de son fils qui se réveilla aussitôt de

son sommeil.

Nous utilisons dans ce tableau le lexique narratologique de Gérard Genette

Figure action Sujet

Texte contique
(hypertexte)

Deux lézards
Frotter le nez par une

herbe
Habil

Texte source (hypotexte) Corbeau Enterrement Le père de Lounja

Un dernier exemple renforce ce phénomène fait
du conte un récit où se mêlent des indices

religieux qui appuient les propos du conteur au
bénéfice de l’auditoire. Il est à souligner que tous



The Rifian Oral Tales: Cultural Specificities and Narrative Characteristics

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2024 Great Britain Journals Press Volume 24 | Issue 13 | Compilation 1.0 75

les exemples cités s'inspirent de la culture
musulmane pour persuader l'auditoire de
l'importance de ces fragments. Voici donc le
dernier passage à titre illustratif:

Iwa teddar d ɛanen tt di tesraft, ggint xafes

sennej tasirt uca ḥaryent xafes. Iwa teqqim di

tesraft nni, xerqen ɣares tnayen iḥenjiren d

acniwen lḥasan d lḥusyen. Tinuḍin nnes ḥaryent

nettat teqqar:

● Hella hellararu, lḥasan d lḥussayen tarwa

ugellid s tnayen, lḥasan d lḥussayen tarwa

ugellid s tnayen.

Inada tt id lmunadi yanna as: aqqa m areddu n

tifa, ecc it ccem d tarwa nnes. Iwa tarwa nnes

tetten aɣi nni n uɣeddu, nettat tettet afar nnes.

Elle descendit quand soudain, les coépouses la

poussèrent dans un silo qui fut couvert par un

moulin à bras et s’apprêtèrent à broyer. Elle

restait là, et donna vie à deux enfants jumeaux,

Hassan et Hussein dans le silo. Tandis que ses

rivales broyaient, la femme chantait:

Dodo, enfants do, Hassan et Hussein Tous les

deux fils du souverain.

Un appel lui ordonna de manger les plantes, alors
que ses enfants se nourrissaient de son lait
pendant que la mère se nourrissait de ses feuilles.
Cette séquence présente des similitudes avec la
situation suivante tirée du récit coranique dont le
résumé ci-dessous:

Le Coran relate que Marie était au milieu du
désert, allongée sous un palmier lorsque les
douleurs de l'accouchement commencèrent. Marie
a alors crié de douleur et s'est accrochée à un
palmier. À ce moment-là, elle entendit une voix en
dessous d'elle. Cette voix lui ordonna de secouer le
palmier afin de faire tomber des dattes pour
qu'elle puisse les manger. « Une voix l’appela,
d’au-dessous d’elle: « Ne t’afflige pas. Ton
Seigneur a mis une source à tes pieds. Et secoue
vers toi le tronc du palmier; il en tombera des
dattes fraîches et mûres. Mange et bois, et
réjouis-toi. Si tu vois quelqu’un d’entre les
humains, dis-lui : « J’ai fait vœu de jeûne, à mon

Seigneur; je ne peux donc parler à aucun être
humain, aujourd’hui. »14

IV. ENCHÂSSEMENT

Il s'agit dans ce volet de parler de l'enchâssement
en tant que technique utilisée par le conteur pour
donner la parole à l'un des personnages-acteurs
de ce conte. Ainsi, Todorov écrit:

La structure formelle de l'enchâssement coïncide
(et ce n'est pas là, on s'en doute, une coïncidence
gratuite) avec celle d'une forme syntaxique, cas
particulier de la subordination, à laquelle la
linguistique moderne donne précisément le nom
d'enchâssement.15

Cette propriété de conjonctions causales est
empruntée à la syntaxe et à la grammaire
générative pour la première fois par le sémiologue
et critique littéraire bulgare-français, Tzvetan
Todorov. Dans une phrase complexe, telle qu'une
subordination par exemple, il se peut qu'il y ait
dans un énoncé phrastique des propositions, dont
l'une est enchâssée dans l'autre.

C’est alors un procédé de rupture syntaxique
consistant à insérer dans une phrase un ensemble
de mots ou de phrases. Ainsi, le récit enchâssé est
une technique littéraire qui consiste à inclure une
ou plusieurs histoires au sein d'un récit principal.
La séquence de l'histoire principale est
interrompue pour introduire une situation
différente, et pour revenir au texte après. Cette
séquence d’enchâssement peut impliquer les
mêmes personnages ou de nouveaux personnages.
Habituellement, les récits enchâssés apparaissent
lorsque l'un des personnages, qui n'est pas le
narrateur de l'action, assume temporairement ce
rôle. Lorsque le récit enchâssé se termine, le
narrateur principal reprend la parole et l'histoire
principale continue.

D'une manière générale, deux usages du récit
enchâssé peuvent être distingués. Dans le premier
cas, le récit principal en occupe la majeure partie
et le récit enchâssé est bref. Tandis que dans le
second type, le récit principal fonctionne comme

15 Todorov, T. (1971), « Les hommes-récits », Poétique de la
prose, Paris, Seuil, « Poétique », p. 82.

14 Coran, 19:24-26



The Rifian Oral Tales: Cultural Specificities and Narrative Characteristics

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2024 Great Britain Journals PressVolume 24 | Issue 13 | Compilation 1.076

un contenant de divers récits enchâssés, qui
occupent la majeure partie de l'espace dans
l’univers contique. Dans ce dernier cas, le récit se
compose généralement d'un personnage ou d'un
groupe de personnages qui se réunissent pour
raconter et écouter un conte. Examinons l’extrait
suivant du conte « seb3a n tawmatin », (les sept
sœurs):

Ruḥen ussan usin d inneɣni arami d ijj wass yekk

d senni umas nettat tɛeqr it maca, netta ur tt

iɛqir, yender d xas ṭram yetta ḍif llah, tenna asen

i tarwa nnes:

● xmi ɣa neqqim inim ayi ɛawd aneɣ tḥajit a

yemma uca ad awem ɛawdeɣ tḥajit inu!

Iwa umi qqimen tebda tɛawad asen tḥajit nnes

netta itesla. Tɛawd asen marra min xafes yekkin

ifhem umas marra min tenna ultmas rumi ɣa

tkemmer tḥajit qqimen tarwa nnes sqan ɣa

xezzaren deg immatsen, tessemr asen tenna-

asen:

● Aqqa xalitwem d wanita qibar nwem.

Rami ɣares d ɣzaren, ufin t yudef di tmurt iqqim

ɣa uɛecmir nnes, teks it id tendar it xef idura,

tenna as:

● Ruḥ ad ac yegg abbi d ari xed reɛrawat.

Les jours passèrent jusqu’au jour où son frère

passa par là. Sa sœur le reconnut mais lui ne se

rappela plus d’elle. A la tombée de la nuit, le frère

demanda être hôte de Dieu. Elle ordonna à ses

enfants de lui demander de leur raconter une

histoire, et qu’elle leur raconta la sienne.

Lorsqu’ils furent assis ensemble, la femme

commença à raconter sa propre histoire, son

frère écoutait. Elle leur raconta tout ce qu’elle lui

fut arrivé, le frère se rendit compte de tout. Ayant

terminé de conter, ses fils restèrent ébahis en

regardant leur mère. La mère leur désigna son

frère en disant:

● Voici votre oncle en face de vous !

A peine qu’ils s’apprêtèrent à le regarder, ils le

trouvèrent enfoncé dans le sol. Il ne resta que sa

barbe en surface. La mère la saisit et la jeta sur

les montagnes en disant:

● Va ! Que ta barbe soit du jonc germé sur les

montagnes !

On le voit tout de suite, dans la séquence narrative
de ce conte, le conteur, instance d’origine cède la
voie au protagoniste du récit, personnage
principale, c’est-à-dire, il s’efface pour exposer sa
propre histoire à travers la voix du conteur. Selon
Bezzazi:

[N]2 est un énonciateur de statut de
particulier car il délègue n1 en le chargeant de
rapporter son discours : la voix absente de n2
(la mère se fait présente par le discours qu’elle
énonce à son propos en empruntant la voix de
son représentant n1). Ici, n2 parle à travers
n1 ; ce n’est pas ce dernier qui qualifie ce qu’il
dit de la tḥajit, c’est n2 par la voix de n1 qui est
en fait responsable de cette dénomination16.

Sur le plan discursif, on distingue deux narrateurs
du conte en question, là où n1 désigne le récitant
du conte englobant, n2 indique la voix de la mère.
En effet, le conteur-n1- s’initie de quelques
procédés pour faire connaitre à son auditoire que
le protagoniste prendra la parole à raconter à sa
place parce qu’elle la connait mieux que lui. Le
passage suivant est un préambule « rituel intra
conte » :

● xmi ɣa neqqim inim ayi ɛawd aneɣ ijt n tḥajit

a yemma uca ad awem ɛawdeɣ tḥajit inu!

Cette phrase montre que la mère est une
deuxième instance qui cherche à raconter sa
propre histoire vécu « tḥajit inu » par le biais de la
voix du conteur pour dévoiler son identité
personnelle « une voix qui consiste à dire sa
position ou à la déclarer vis-à-vis du narré qu’il
cherche à rendre compte de son identité
personnelle.»17 L’expression « xmi ɣa neqqim »
annonce le temps du contage de la mère à ses
enfants (auditoire), La proposition principale «
inim ayi, ɛawed aneɣ ijt n tḥajit » (demandez-moi
de vous raconter un conte) révèle l'intention de la

17 Ibid

16 Bezzazi, A. (1996), la tḥajit (conte) et son énonciation:
éléments de définition, Sémiotique, phénoménologie,
discours, du corps présent au sujet énonçant, l’Harmattan,
paris. P. 136 (135-142)



The Rifian Oral Tales: Cultural Specificities and Narrative Characteristics

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2024 Great Britain Journals Press Volume 24 | Issue 13 | Compilation 1.0 77

mère de faire connaître son histoire à son « hôte
», (le père).

Dans le livre des Mille et une nuits, Shéhérazade
raconte une série de contes fantastiques à son
mari, le sultan, pendant de nombreuses nuits.
Beaucoup de ces contes sont, à leur tour, des
récits enchâssés. Le récit principal sert
simplement à introduire les petits récits et à les
relier entre eux. À une époque où les histoires et
les traditions étaient couramment transmises et
où les livres étaient récités, la forme de l'histoire
enchâssée offrait un avantage. Les récitants
pouvaient sélectionner les histoires qu'ils
préféraient, omettre celles qu'ils n'aimaient pas et
ajouter de nouvelles séquences. C'est ce qui s'est
produit avec les Mille et Une Nuits, où existent
différentes versions avec des histoires différentes.
La ressource consistant à inclure une seule
histoire dans le récit principal est également
ancienne. Par ailleurs, Dans l'Odyssée, le
protagoniste Ulysse devient, au fil de plusieurs
chants, le narrateur de ses propres aventures.

Il est important de noter que dans les contes, il y a
un enchâssement d'autres genres de la littérature
orale, tels que les proverbes, les expressions
figées, les dictons, les distiques, les devinettes et
bien d'autres. Ces éléments enrichissent le conte
en le transformant en un abri et un réservoir
culturel.

V. MÉTAMORPHOSE

La métamorphose occupe une place centrale dans
les contes, étant le motif principal qui les anime.
Elle représente le cœur même du processus de
transmission de chaque conte, à travers
l'appropriation que chaque nouveau conteur
réalise grâce à sa parole vivante.

Luda Shnitzer a abordé ce thème qui revêt une
importance cruciale dans son livre intitulé « ce
que disent les contes »18. Il s'agit d'une
transformation qui touche l'être humain car dans
les contes, tout revient à l'homme ; ce dernier est
l'axe principal de toute trame contique. D'une
manière générale, la métamorphose est un

18 Schnitzer, L. (1999), ce que disent les contes, Sorbier, Paris,
p.77

changement d'état ou une transformation, réalisée
par un sujet, qui a des répercussions sur l'identité
des acteurs, notamment le héros, en termes d'être
et d'apparence. En parlant de cela, l'auteure
énumère trois types de métamorphose : primo, la
métamorphose involontaire, c'est-à-dire imposée
par le biais de sortilèges ou de l'utilisation d'un
instrument détourné de son usage ordinaire.

Secundo, La métamorphose délibérée, cette
transformation intentionnelle, peut-être
accomplie par le biais d'un objet magique ou par
l'application de connaissances scientifiques. Nous
examinons de près les trois contes suivants, à
savoir : Le conte de « cendrillon », celui « des
femmes rivales » et « la sœur des sept frères »
dans leurs versions rifaines. Lesquels contes nous
offrent les parfaits exemples de cette
métamorphose, les passages suivants nous
serviront pour analyse :

a. Tamɣart n babas twala amenni teswjed i

urar min tegga maɣiɣḍa tegg it i yellis;

rḥenni, lḥemmam, aṛṛuḍ deg ass nni idi ɣa

ggen urar nnes teqqim tamɣaṛt n babas d

ultmas tedduqquzent ur xsent manaya ad

yili, tekkar maɣiɣda ad tadef ɣar rḥemam

umi id teffeɣ tenna as lallas:

● Qbar d xafem a yelli!

Umi i teqbar tegg as ict n tsinfet deg uzellif

tedwel zayes maɣiɣda d taskkurt teḍwa, tedwel

deg umcan nnes ultmas nni d taslit ad tawi

agellid netta ur yessin min imsaren.

Voyant cela, la belle-mère se prépara pour le

mariage, non seulement pour Cendrillon, mais

aussi pour sa fille, elle prépara le henné, le

hammam, les habits. Le jour des noces, la

belle-mère et sa fille se sentirent déprimées et ne

voulurent pas que cela soit réalisé. Cendrillon

entra au hammam, se lava et à sa sortie sa

belle-mère lui dit:

● Ô ma fille ! Couvre-toi !

Dès qu’elle s’apprêta à se couvrir, sa belle-mère

enfonça une aiguille dans sa tête, ce qui la

métamorphosa aussitôt en perdrix et s’envola. A

sa place, sa belle-sœur remplaça sa fille comme



The Rifian Oral Tales: Cultural Specificities and Narrative Characteristics

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2024 Great Britain Journals PressVolume 24 | Issue 13 | Compilation 1.078

étant la mariée du fils du roi qui ne savait rien de

tout de ce qui se passait.

L’opération de métamorphose est pleinement
réalisée dans ce conte par le biais d'un objet, qui
est l'aiguille (fine tige d'acier pointue à une
extrémité et percée à l'autre d'un trou (➙ chas) où
passe le fil)19, ayant subi une autre signification
qui est celle d'objet transformateur. Ainsi, sur le
plan figuratif, « Marɣḍiɣḍa » (cendrillon) se
caractérise par sa beauté et sa bonté, tandis que sa
marâtre se distingue par sa laideur et sa
méchanceté. Il est à noter que l'héroïne n'a pas
choisi cette transformation, mais l'a subie à cause
de la jalousie de l'antagoniste, par le biais d'un
objet « magique ».

Passons en revue quelques faits du conte “tnayen

tacniwin”, “les femmes rivales” dont voici le
passage que nous exposerons à l’étude:

b. Tuɣa din ijj n wargaz ɣars tnayen n temɣarin

ict ɣars akids taḥenjirt waha, tennɣni ɣars

akids tnayen n iḥenjiren nunja d umas.

ijj n wass di tfeswin ffɣent temɣarin n wargaz nni

ad ḥetcent buzegzu, uca yemmas n nunja teẓṛa ijj

n tkemmust n uzegzu treqḥed d tazizawt. Tenna

as i tecna nnes:

● Mri lliɣ d tafunast taff cciɣ arbiɛ in!

tara xas nettat tenna as:

● ad cemm uteɣ s tḥezzamt a ad ddewld d

tafunast, ar ɣa tecced buzegzu in tessmuhat d

xafi ad cemm uteɣ ɛawed ad cemm arreɣ
mamec tuɣa cem qber.

Teqber xef wawal i das tenna, wami tecca

buzegzu nni teqqim tesmuharet xef tecna nnes,

maca nettat teɛbar itt xafs tugi ad ttar amec ira

tella.

Jadis, un homme avait deux femmes, avec l’une

d’elle il avait une fille unique, avec l’autre, il avait

deux enfants : un garçon et une fille.

Un jour printanier, les deux femmes sortirent

pour ramasser les herbes vertes, quand tout à

19 Définition consulté sur : https://dictionnaire.lerobert.com

coup la mère de Nounja aperçut un tas d’herbes

germées bien verts. Elle dit alors à sa rivale:

● Si j’étais une vache, j’aurais brouté cette

herbe là-bas !

Elle lui répondit:

● Je te donnerai un coup avec ma ceinture, tu te

métamorphoseras en vache, après avoir

mangé l’herbe, tu n’auras qu’à meugler puis

je te frapperai pour la deuxième fois et tu

redeviendras femme.

La femme accepta la proposition de sa rivale,

lorsqu’elle consomma l’herbe, elle s’apprêta à

mugir, sa rivale lui joua le tour et refusa de lui

donner le deuxième coup pour la transformer à

son état normal. Elle mit le cabas d’herbes sur le

dos et traina la vache derrière elle.

Dans ce conte, la femme mère subit une
métamorphose par le biais de la « taḥezzamt »
(ceinture). Dans ce cas complexe, la
métamorphose n’est pas imposée par la rivale,
mais elle est désirée par la femme à condition
qu'elle reçoive le deuxième coup pour revenir à
son état initial. Chose qui n’est pas réalisée, et la
femme finit par être égorgée et consommée en
tant que vache. La femme est morte, mais elle
continue d’assumer son rôle de mère en se
transformant du monde des vivants au monde des
morts. Cette figure, c’est-à-dire la mère, se
matérialise sous forme d’un arbre qui jaillit à
partir de ses restes (les os). On assiste à une
double métamorphose sans retour à l’état initial.
Et puis, il y a le conte de “la soeur et son frère”,
“tahenjirt d umas”:

Ijj n wass uyuren senni, gʷaren gʷaren, uyuren

aṭṭaṣ n webrid ffuden iwḍen ɣer ijj n wemlan

dayes tnayen n tariwin, nettat teswa zeg ict n

tara uma-as nni iswa zi tara neḍni uca yedwer d

iɣid isbaɛa akd wedrid itwara ca n rebhayem n

ugellid iruḥ yudef akisent, umi id ɣa yaweḍ uɛecci

rebhayem nni yakʷḥent truḥ kis ultmas tudef

aked rebhayem.

La fille but d’une source tandis que son frère but

de l’autre et devint chevreau. Il bêla derrière sa

sœur. Dans leur chemin, ils trouvèrent un



The Rifian Oral Tales: Cultural Specificities and Narrative Characteristics

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2024 Great Britain Journals Press Volume 24 | Issue 13 | Compilation 1.0 79

étant la mariée du fils du roi qui ne savait rien de

tout de ce qui se passait.

L’opération de métamorphose est pleinement
réalisée dans ce conte par le biais d'un objet, qui
est l'aiguille (fine tige d'acier pointue à une
extrémité et percée à l'autre d'un trou (➙ chas) où
passe le fil)19, ayant subi une autre signification
qui est celle d'objet transformateur. Ainsi, sur le
plan figuratif, « Marɣḍiɣḍa » (cendrillon) se
caractérise par sa beauté et sa bonté, tandis que sa
marâtre se distingue par sa laideur et sa
méchanceté. Il est à noter que l'héroïne n'a pas
choisi cette transformation, mais l'a subie à cause
de la jalousie de l'antagoniste, par le biais d'un
objet « magique ».

Passons en revue quelques faits du conte “tnayen

tacniwin”, “les femmes rivales” dont voici le
passage que nous exposerons à l’étude:

b. Tuɣa din ijj n wargaz ɣars tnayen n temɣarin

ict ɣars akids taḥenjirt waha, tennɣni ɣars

akids tnayen n iḥenjiren nunja d umas.

ijj n wass di tfeswin ffɣent temɣarin n wargaz nni

ad ḥetcent buzegzu, uca yemmas n nunja teẓṛa ijj

n tkemmust n uzegzu treqḥed d tazizawt. Tenna

as i tecna nnes:

● Mri lliɣ d tafunast taff cciɣ arbiɛ in!

tara xas nettat tenna as:

● ad cemm uteɣ s tḥezzamt a ad ddewld d

tafunast, ar ɣa tecced buzegzu in tessmuhat d

xafi ad cemm uteɣ ɛawed ad cemm arreɣ
mamec tuɣa cem qber.

Teqber xef wawal i das tenna, wami tecca

buzegzu nni teqqim tesmuharet xef tecna nnes,

maca nettat teɛbar itt xafs tugi ad ttar amec ira

tella.

Jadis, un homme avait deux femmes, avec l’une

d’elle il avait une fille unique, avec l’autre, il avait

deux enfants: un garçon et une fille.

Un jour printanier, les deux femmes sortirent

pour ramasser les herbes vertes, quand tout à

19 Définition consulté sur : https://dictionnaire.lerobert.com

coup la mère de Nounja aperçut un tas d’herbes

germées bien verts. Elle dit alors à sa rivale:

● Si j’étais une vache, j’aurais brouté cette

herbe là-bas !

Elle lui répondit:

● Je te donnerai un coup avec ma ceinture, tu te

métamorphoseras en vache, après avoir

mangé l’herbe, tu n’auras qu’à meugler puis

je te frapperai pour la deuxième fois et tu

redeviendras femme.

La femme accepta la proposition de sa rivale,

lorsqu’elle consomma l’herbe, elle s’apprêta à

mugir, sa rivale lui joua le tour et refusa de lui

donner le deuxième coup pour la transformer à

son état normal. Elle mit le cabas d’herbes sur le

dos et traina la vache derrière elle.

Dans ce conte, la femme mère subit une
métamorphose par le biais de la « taḥezzamt »
(ceinture). Dans ce cas complexe, la
métamorphose n’est pas imposée par la rivale,
mais elle est désirée par la femme à condition
qu'elle reçoive le deuxième coup pour revenir à
son état initial. Chose qui n’est pas réalisée, et la
femme finit par être égorgée et consommée en
tant que vache. La femme est morte, mais elle
continue d’assumer son rôle de mère en se
transformant du monde des vivants au monde des
morts. Cette figure, c’est-à-dire la mère, se
matérialise sous forme d’un arbre qui jaillit à
partir de ses restes (les os). On assiste à une
double métamorphose sans retour à l’état initial.
Et puis, il y a le conte de “la soeur et son frère”,
“tahenjirt d umas”:

Ijj n wass uyuren senni, gʷaren gʷaren, uyuren

aṭṭaṣ n webrid ffuden iwḍen ɣer ijj n wemlan

dayes tnayen n tariwin, nettat teswa zeg ict n

tara uma-as nni iswa zi tara neḍni uca yedwer d

iɣid isbaɛa akd wedrid itwara ca n rebhayem n

ugellid iruḥ yudef akisent, umi id ɣa yaweḍ uɛecci

rebhayem nni yakʷḥent truḥ kis ultmas tudef

aked rebhayem.

La fille but d’une source tandis que son frère but

de l’autre et devint chevreau. Il bêla derrière sa

sœur. Dans leur chemin, ils trouvèrent un



The Rifian Oral Tales: Cultural Specificities and Narrative Characteristics

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2024 Great Britain Journals PressVolume 24 | Issue 13 | Compilation 1.080

déchirés. Du temps passa, jusqu’au jour où le roi

chargea la parole à un crieur d’informer les gens

qu’il y aura une fête pour que ses sept filles

choisissent un mari, il leur dit:

● Que chacune de vous choisisse l’homme qu’elle

désire épouser !

Les filles du roi regardèrent de la fenêtre, les

hommes prétendants passèrent au-dessous, celle

qui tomba amoureux de l’un parmi eux lui jeta un

mouchoir pour le choisir comme son futur mari.

Chacune des princesses jeta son mouchoir sur

l'homme qu'elle aimait. La cadette des filles du

roi, celle qui était tomba amoureuse de

Mohamed, lui jeta son mouchoir Et ses sœurs,

voyant qu'elle avait choisi un homme chauve,

commencèrent à se moquer d’elle :

● Elle épousera l’homme des poubelles !

Mais celle-ci leur dit:

● C’est celui-là que je veux !

En d’autres termes, le héros se déguise pour
rejoindre et épouser celle qu’il aime. Or, il
s’ingénie pour venger et s’emparer de sa sœur.

Le roi veut soumettre ses prétendants à l’épreuve.
Il leur demande d'apporter le remède à sa maladie
intraitable. Les prétendants passent l’épreuve,
mais c’est le héros qui prend finalement la relève
et apporte le remède incognito grâce au
déguisement. Le déguisement du héros lui permet
d'accéder à la fille du roi. Ce déguisement est lié à
une manière de paraitre pour accéder à une
nouvelle manière d'être. En cachant son identité,
le héros masqué se trouve dans une situation où
son identité réelle (son être) entre en opposition
avec son identité transformée (son paraître), car
« la raison essentielle d’un masque est de prendre
un visage, de l’adapter à son comportement et de
se faire passer pour un autre »20 Ainsi, la personne
en question, c’est-à-dire le héros, exerce un
pouvoir sur son entourage (le roi et ses
prétendants). Comme le souligne le Conte déjà
mentionné, « La fonction du masque consiste à
être, à la fois, un instrument de

20 Allard, G. et Lefort, P. (1998), Le masque, Paris, PUF, p.
113

dépersonnalisation et de personnalisation. On
devrait même dire transpersonnalisation.»21

Parmi les thèmes révélés des contes à
déguisement figure le mariage forcé et la fuite de
l’héroïne poursuivie par son fiancé indésirable. Ce
thème est illustré dans le conte « Aberkechud »,
qui est la version rifaine du conte occidental «
Peau d’Âne », relevant du thème de Cendrillon,
soit le type 510B selon la classification d'Antti
Aarne et Stith Thompson dans leur classification
internationale. Nous nous permettons d’exposer
dans ce volet la séquence suivante:

Umi tawer tesrit nni tudef deg ijj n uxrij uɣanim

ad teffar, tiwecca nnes usin d inni itqessan

ɣanim nettat teffar teggʷd a tt arren manis id

tusa umi itt id yiweḍ wenni itqessan ɣanim tenna

as:

● Ay anemjar ay anemjar uɣanim ɣark ad

tqessed tiḍwḍin yenʷan di rḥenni!

Ay anemjar ay anemjar uɣanim!

Yesra as unemjar yenna:

● Aɛudu billah mina cciṭan arrajim! ma d

bnadem ma d cciṭan allah yexzih!

tarra xafes:

● Lla necc qa d bnadem am cek am nec, ggʷdeɣ
waha ad ayi ṭfen ha min dayi ijṛan, ha min d

ayi ijṛan!

Yegg as ijt n texxant ukccuḍ s uɣanim i di ɣa

ttadef thnunnuy, ijj n wass yekk d senni i ijj n

memmis ugellid ɣares yemmas d ijj n umas u

ɣarsen ixeddamen. yufa takccuṭ nni uɣanim

ddkʷar d ṭamẓyant.

● La fille prit la fuite et alla se réfugier dans un

enclos de roseaux et s’y cacha dedans. Le

lendemain matin, le moissonneur de roseaux

arriva, elle eut peur d’être découvert, il

commença à couper les roseaux du côté où

elle se cachait, elle lui chanta :

21 Alexandre. P, cité par Raponda Walker, Roger Sillans
(1995), in Rites et croyances du Gabon, Paris, Présence
africaine, p. 143.



The Rifian Oral Tales: Cultural Specificities and Narrative Characteristics

L
on

d
on

 J
ou

rn
al

 o
f 

R
es

ea
rc

h
 in

 H
u

m
an

it
ie

s 
&

 S
oc

ia
l S

ci
en

ce

©2024 Great Britain Journals Press Volume 24 | Issue 13 | Compilation 1.0 81

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

● Ô moissonneur, Ô moissonneur de roseaux !

Fais attention aux petits doigts au henné ! Ô

moissonneur, Ô moissonneur de roseaux !

● Je cherche protection auprès d’Allah contre le

diable banni ! Qui est là? Est-ce un humain ou

un diable ! demanda le moissonneur.

● Non, je suis un être humain comme toi, j’ai eu

peur ! Voici le récit de mon histoire !

Elle lui raconta tout. Ému par l'histoire de la

jeune fille, le moissonneur lui fabriqua une petite

boîte roulante pour qu'elle puisse s'y cacher. Le

volume de la boîte changea une fois que la jeune

fille y fut entrée, ce qui lui permit de ne pas

attirer beaucoup d'attention.

VI. CONCLUSION

Pour conclure, le conte oral rifain incarne un
patrimoine culturel et littéraire d'une grande
richesse, témoignant de l'identité et de la
créativité du peuple rifain. Son exploration et son
étude nous permettent de mieux comprendre les
spécificités de la tradition narrative amazighe,
tout en soulignant son importance dans la
préservation et la transmission de la culture.

En scrutant notre corpus de contes oraux collectés
et traduits, nous avons pu observer la diversité
des caractéristiques abordées, des traits
récurrents et des variations contiques propres au
conteur, facteur d’interculturalité, qui puise à
partir des autres cultures pour adapter le récit à
son environnement culturel. Ces caractéristiques
témoignent de la vitalité et de la créativité de la
tradition narrative rifaine, qui continue de
s'enrichir et de se renouveler au fil du temps.

RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES

1. Alexandre, P. (cité par Raponda Walker, R., &
Sillans, R.). (1995). Rites et croyances du
Gabon. Paris: Présence africaine.

2. Allard, G., & Lefort, P. (1998). Le masque.
Paris: PUF.

3. Bakhtine, M. (1984). Esthétique de la création
verbale (traduit du russe par Aucouturier, A. ;
préface de Todorov, T.). Paris: Gallimard.

4. Belmont, N. (1999). Poétique du conte : Essai
sur le conte de tradition orale. Paris:
Gallimard.

5. Bettelheim, B. (1999). Psychanalyse des contes
de fées. Paris: Pocket.

6. Bezzazi, A. (1996). La tḥajit (conte) et son
énonciation: Éléments de définition. In
Sémiotique, phénoménologie, discours, du
corps présent au sujet énonçant (pp. 135-142).
L’Harmattan :Paris.

7. Galand-Pernet, P. (1998). Littératures
berbères des voix des lettres. Paris: PUF.

8. Genette, G. (1982). Palimpsestes: La
littérature au second degré. Paris: Seuil.

9. Kharbouch, M. (2007). Les modes d’existence
du conte populaire: Le texte et le vécu. In
Forum d’Imerqan: Actes du premier colloque
des cultures immatérielles méditerranéennes
de Nador - Juillet 2007.

10. Kristeva, J. (1969). Le mot, le dialogue et le
roman. In Roux-Faucard, G. (2006).
Intertextualité et traduction. Meta, 51(1),
98–118. https://doi.org/10.7202/012996ar
(Consulté le 12 avril 2024).

11. Schnitzer, L. (1999). Ce que disent les contes.
Paris: Sorbier.

12. Simonsen, M. (1984). Le conte populaire.
Paris: PUF.

13. Todorov, T. (1971). Les hommes-récits. In
Poétique de la prose. Paris: Seuil.

http://www.tcpdf.org

